
O conceito de verdade em Kant e Frege 

Eduardo Cezar da Silva1 

 

Resumo 

O presente artigo explora o conceito de verdade, a partir da diferenciação entre um projeto 

metafísico e um projeto de justificação. Discute-se a oposição entre o correspondentismo e o 

coerentismo, situando o primeiro como uma proposta de projeto metafísico, e o segundo 

como uma proposta de justificação (Rescher, 1973). A análise se aprofunda na posição de 

Kant, que define a verdade nominalmente como a "concordância com o objeto", mas rejeita 

um critério universal e material de verificação; e na posição de Frege, que rejeita prontamente 

a teoria da correspondência, e considera a verdade uma questão de referência objetiva ao 

Verdadeiro ou ao Falso. 

Palavras-chave: verdade; Kant; Frege; juízo assertórico. 

 

Introdução 

O conceito de verdade é um dos pilares centrais da filosofia, permeando tanto 

a metafísica quanto a epistemologia. Este artigo propõe-se a abordar o conceito de 

verdade nas obras de Immanuel Kant e Gottlob Frege. Para tal, torna-se essencial, 

preliminarmente, estabelecer um quadro teórico que distinga o projeto metafísico — 

que busca determinar a natureza intrínseca da verdade — do projeto de justificação 

— que se concentra em estabelecer critérios para a verificação da verdade ou falsidade 

de uma proposição (Rescher, 1973). Nesse contexto, as teorias clássicas da verdade, 

como o correspondentismo e o coerentismo, oferecem respostas distintas. Enquanto 

o correspondentismo tende a se alinhar a um projeto metafísico, definindo a verdade 

como uma concordância com o objeto, o coerentismo se volta para o projeto de 

justificação, postulando que a verdade reside na consistência lógica interna de um 

sistema de crenças. A seção inaugural do artigo, "Quid est veritas?", fará uma discussão 

aprofundada desta distinção entre projeto metafísico e projeto de justificação, 

situando o correspondentismo e o coerentismo neste debate. A análise se aprofundará 

 
1 Bolsista de Iniciação Científica UFF/CNPq, vigência 2024/2025, sob orientação do Professor Dirk Greimann. 



Thaûma, v. 1, n. 2, e2025203, 2025. 

 

2 

na filosofia crítica de Kant na seção "A posição de Kant", que, embora ofereça a 

definição nominal de verdade como a "concordância do conhecimento com seu 

objeto", rejeita a possibilidade de um critério universal e seguro para a sua verificação. 

Essa recusa o afasta de uma adesão tanto ao correspondentismo quanto ao 

coerentismo, tema explorado na seção "A leitura coerentista". A seguir, a seção "A 

verdade como modalidade" examinará a verdade em Kant como um elemento 

inerente aos juízos assertóricos. Em seguida, a investigação se voltará para a posição 

de Frege, na seção "Gottlob Frege e a verdade", que critica veementemente a teoria da 

correspondência, situando a verdade como um objeto ou valor atemporal e objetivo, 

que se manifesta implicitamente na força assertórica dos juízos. Ao confrontar as 

perspectivas de Kant e Frege, sustentamos a tese de que ambos os autores desafiam as 

classificações tradicionais das teorias da verdade. Em vez disso, propõe-se que a 

verdade, para ambos, emerge de maneira mais produtiva quando analisada como um 

elemento intrínseco e essencial da modalidade dos juízos assertóricos, um 

componente que se manifesta na forma do juízo e que constitui a própria condição 

para o ato de julgar. 

 

Quid est veritas? 

Para abordar o conceito de verdade na obra de Kant e Frege, é necessário, antes, 

nos debruçarmos sobre a oposição entre correspondentismo e coerentismo, e esclarecer 

a distinção entre um projeto metafísico e um projeto de justificação. O primeiro busca 

determinar em que consiste a verdade, enquanto o segundo pretende identificar 

critérios pelos quais se pode avaliar a veracidade ou falsidade de uma proposição. No 

âmbito do projeto metafísico, três abordagens principais podem ser identificadas: a 

extensional, a naturalista e a essencialista. A abordagem extensional preocupa-se em 

delimitar a extensão do predicado “é verdadeiro”, isto é, em identificar os elementos aos 

quais esse predicado se aplica. A abordagem naturalista, por sua vez, procura estabelecer 



Thaûma, v. 1, n. 2, e2025203, 2025. 

 

3 

as condições necessárias e suficientes para que uma afirmação seja verdadeira dentro 

dos mundos naturalmente possíveis. Já a abordagem essencialista vai além dessas 

perspectivas, buscando condições que sejam necessárias e suficientes para a verdade em 

qualquer mundo possível. Como essa última abordagem engloba as demais, será a que 

consideraremos aqui ao nos referirmos ao projeto metafísico. 

O projeto de justificação, por outro lado, não se ocupa da natureza da verdade 

em si, mas da identificação de características comuns às proposições verdadeiras e 

ausentes nas proposições falsas, de modo a avaliar sua provável veracidade. Esse tipo 

de projeto assume um papel central na epistemologia, cuja tarefa fundamental 

consiste em determinar se e como as crenças podem ser justificadas. Contudo, antes 

de abordar o projeto de justificação, é necessário resolver o problema metafísico. Isso 

ocorre porque, para apresentar uma teoria da justificação como válida, é preciso 

primeiro estabelecer as condições necessárias e suficientes para a verdade. Afinal, as 

teorias de justificação buscam identificar o que torna provável que essas condições 

sejam satisfeitas. Assim, os projetos metafísicos são fundamentais para avaliar os 

projetos de justificação, já que o conceito de justificação pressupõe o conceito de 

verdade. Em suma, os projetos metafísicos são necessários para avaliar os projetos de 

justificação, pois o conceito de justificação pressupõe o de verdade.  

Com essa distinção estabelecida, podemos agora voltar-nos à contraposição 

entre correspondentismo e coerentismo. Sobre o correspondentismo, Richard 

Kirkham distingue dois tipos principais: correspondência como correlação e 

correspondência como congruência (Kirkham, 2003, p. 273). A correspondência 

como correlação afirma que uma proposição é verdadeira se há um estado de coisas 

ao qual ela corresponde. Já a correspondência como congruência estabelece uma 

relação de isomorfismo entre os fatos e os portadores de verdade, sendo esse 

isomorfismo definido como “a correspondência de termo a termo entre os termos da 

relação” (Abbagnano, 2007, p. 586-587). Para que uma proposição seja verdadeira, sua 



Thaûma, v. 1, n. 2, e2025203, 2025. 

 

4 

estrutura lógica deve ser análoga à estrutura do fato descrito, ajustando-se a ele como 

uma sobreposição.  

O coerentismo, por sua vez, sustenta que um conjunto de crenças é verdadeiro 

se suas partes forem internamente consistentes e se cada crença puder ser inferida 

logicamente das demais. Em outras palavras, a verdade não depende de uma 

correspondência com algo externo, mas da harmonia interna do sistema de crenças. 

Nesse sentido, o correspondentismo é uma resposta possível ao problema metafísico 

da verdade, enquanto o coerentismo se alinha ao projeto de justificação (Rescher, 

1973). Com isso em mente, podemos agora examinar a aplicabilidade dessas 

concepções à teoria kantiana da verdade. 

 

A posição de Kant 

Kant afirma categoricamente: “Uma das mais importantes perfeições do 

conhecimento e até mesmo a condição essencial e inseparável de toda a perfeição do 

mesmo é a verdade” (Kant, 1992, p. 67). Essa declaração evidencia a centralidade 

atribuída à verdade na sua filosofia. No entanto, apesar de reconhecer sua importância 

fundamental, Kant não desenvolveu uma teoria sistemática e abrangente sobre o 

tema. Ainda assim, algumas passagens da Crítica da Razão Pura e da Lógica oferecem 

pistas cruciais sobre sua concepção. 

Na terceira seção da segunda parte da Crítica da Razão Pura, Kant apresenta a 

correspondência como definição nominal da verdade: 

A definição nominal do que seja a verdade, que consiste na 

concordância do conhecimento com o seu objeto, admitimo-la e 

pressupomo-la aqui; pretende-se, porém, saber qual seja o critério 

geral e seguro da verdade de todo o conhecimento (Kant, 2001, p. 93). 

Para melhor compreensão, essa formulação exige uma distinção fundamental 

entre definição nominal e definição real. Segundo Kant, definir algo significa 



Thaûma, v. 1, n. 2, e2025203, 2025. 

 

5 

estabelecer originariamente o conceito de uma coisa dentro de seus limites (Kant, 

2001, p. 589). No que concerne à distinção propriamente dita, porém, ele explica: 

Refiro-me neste lugar à definição real, que não se limita a substituir 

uma coisa por palavras mais compreensíveis, mas que contém uma 

característica mais clara, pela qual o objeto (definitum) pode sempre 

ser reconhecido com segurança e torna possível a aplicação do 

conceito definido. A definição real seria então aquela, que não só 

torna claro esse conceito, mas ao mesmo tempo faz captar a sua 

realidade objetiva (Kant, 2001, p. 260-261). 

Dessa forma, a definição nominal se restringe à explicitação do significado de 

um conceito sem se comprometer com sua realidade objetiva. O termo alemão 

Namenerklärung, literalmente “definição do nome”, sugere precisamente essa função. 

Uma definição real, por outro lado, não apenas coloca uma palavra no lugar de outras, 

mas o definiens contém uma marca clara pela qual o objeto pode ser reconhecido e em 

virtude da qual o conceito definido é mostrado como tendo "realidade objetiva", pela 

qual é mostrado que há uma coisa definida. A definição real afirma a essência real 

constituída por predicados reais, não meramente por predicados lógicos incluídos no 

conceito do sujeito. Nesse sentido, a definição nominal de verdade expressa o 

significado do predicado “é verdadeiro”, enquanto a definição real de verdade carrega 

em si um meio através do qual a verdade pode ser reconhecida.  

Segundo Vanzo (2010), a definição nominal indica as características 

compartilhadas pelos objetos pertencentes à extensão do conceito de verdade, o que 

implica que os juízos verdadeiros são aqueles que concordam com seus objetos. As 

definições reais, por outro lado, ultrapassam essa simples descrição e estabelecem 

critérios que permitem diferenciar aquilo que pertence ao conceito definido daquilo 

que não pertence. Para Kant, a fórmula da concordância é meramente uma definição 

nominal, enquanto apenas as definições reais podem ser consideradas definições no 

sentido estrito. Vanzo explica:  

Em suma, a afirmação de Kant de que a fórmula da concordância é 

a definição nominal de verdade não é suficiente para provar que ele 



Thaûma, v. 1, n. 2, e2025203, 2025. 

 

6 

tinha uma teoria da correspondência da verdade, nem que a 

rejeitava. Tampouco implica que Kant considerasse a fórmula da 

concordância irrelevante ou um truísmo (platitude). A fórmula da 

concordância é uma explicação genuína do significado do predicado 

"é verdadeiro" e da concepção ordinária de verdade das pessoas. 

Juízos verdadeiros concordam com os objetos a que se referem. 

Contudo, afirmar isso não é suficiente para se ter uma teoria da 

correspondência da verdade (2010, p. 166, tradução nossa). 

Assim, para considerar Kant um correspondentista, seria necessário ir além do que o 

autor anunciou em sua definição nominal da verdade. 

 

A leitura coerentista 

Tendo exposto a definição nominal de verdade, isto é, a concordância do 

conhecimento com o objeto, Kant passa a se perguntar por um critério2 geral e seguro 

da verdade de todo o conhecimento3, que seja válido universalmente independente 

de seus objetos (Kant, 2001, p. 93). Algo que, imediatamente em seguida, conclui ser 

impossível e absurdo, pois para tal seria preciso abstrair de todo o conteúdo do 

conhecimento, mas a verdade depende precisamente desse conteúdo. Como Kant 

observa: “Quanto à matéria, isto é, o conteúdo do conhecimento, não se pode exigir 

nenhum critério universal e necessário de verdade” (Kant, 2001, p. 93). Se, por um 

lado, não há critério absoluto para a verdade no que concerne à matéria do 

conhecimento, por outro, Kant reconhece que há um critério lógico de verdade, que 

consiste na conformidade do conhecimento com as leis do entendimento. Ele afirma: 

No que respeita, porém, ao conhecimento, considerado 

simplesmente segundo a mera forma (pondo de parte todo o 

conteúdo), é igualmente claro que uma lógica, na medida em que 

 
2 Uma teoria criterial da verdade se insere no domínio de um projeto de justificação, porque seu 

objetivo não é apenas definir o conceito de verdade, mas fornecer critérios que permitam identificar 

quando um enunciado pode ser considerado verdadeiro. Em termos epistemológicos, isso significa 

estabelecer um princípio pelo qual se possa distinguir juízos verdadeiros de falsos, garantindo, assim, 

a possibilidade de uma justificação racional para a atribuição de verdade.  
3 Pois uma definição real de verdade exige um critério de verificação.  



Thaûma, v. 1, n. 2, e2025203, 2025. 

 

7 

expõe as regras gerais e necessárias do entendimento, deverá nessas 

mesmas regras expor os critérios de verdade (Kant, 2001, p. 94). 

Esse critério, entretanto, é apenas formal e insuficiente para garantir a verdade em 

sentido pleno, pois nada nos diz sobre a adequação do conhecimento à realidade objetiva. 

Como diz o autor, “esses critérios universais e formais não são, é verdade, suficientes para 

a verdade objetiva, mas devem, no entanto, ser considerados como a conditio sine qua non 

dos mesmos” (Kant, 1992, p. 68). Como a lógica geral lida apenas com a coerência interna 

dos juízos e abstrai completamente de seu conteúdo, ela pode garantir a validade4 de um 

raciocínio, mas não a veracidade daquilo que ele afirma. A verdade, para ele, não pode 

ser determinada independentemente do conteúdo do conhecimento.  

Acerca desse critério formal, no entanto, encontramos maior desenvolvimento 

em sua obra Lógica. Nessa obra, Kant identifica uma dificuldade crucial na definição 

nominal de verdade: sua inerente circularidade. Como afirma o filósofo:  

[...] pois, visto que o objeto está fora de mim e o conhecimento está 

em mim, a única coisa que posso fazer é avaliar se o meu 

conhecimento do objeto concorda com o meu conhecimento do 

objeto (Kant, 1992, p. 67).  

Além disso, como já exposto, essa correspondência aplicada a objetos 

particulares não pode ser um critério geral de verdade, pois um critério desse tipo deve 

ser válido independentemente de qualquer objeto específico. 

Mas que regras são essas que Kant afirma que compõem o critério formal de 

verdade? O princípio de não-contradição, o princípio da razão suficiente e o princípio 

do terceiro excluído, cada qual servindo como fundamento para cada um dos três 

tipos de juízo de modalidade: problemático, assertórico e apodítico (Kant, 1992, p. 

 
4 “Conformidade com regras de procedimento estabelecidas ou reconhecidas. Nesse sentido, diz-se que 

há validade na inferência que se conforme às regras da lógica, na lei que se conforme às regras 

constitucionais, na sentença que se conforme às leis, na ordem que seja dada pela pessoa a quem cuja 

função seja dá-la e nas formas estabelecidas pelas regras. Com esse sentido, V. deve ser distinguida de 

valores de verdade, de justiça, etc. De fato, uma inferência válida, isto é, realizada em conformidade 

com regras lógicas, não é uma inferência verdadeira, mas só será verdadeira se as suas premissas forem 

verdadeiras” (Abbagnano, 2007, p. 989). 



Thaûma, v. 1, n. 2, e2025203, 2025. 

 

8 

70). O juízo problemático, por expressar uma possibilidade, deve basear-se no 

princípio da não-contradição, pois algo só pode ser concebido como possível se não 

contiver contradição interna. O juízo assertórico, que afirma algo como verdadeiro, 

fundamenta-se no princípio da razão suficiente, pois uma proposição só pode ser 

verdadeira na medida em que tenha razões que a sustentem e consequências 

igualmente verdadeiras. O juízo apodítico, que estabelece algo como necessariamente 

verdadeiro, repousa sobre o princípio do terceiro excluído, pois uma verdade 

necessária não admite qualquer terceira alternativa entre sua veracidade absoluta e sua 

falsidade. Dessa forma, Kant apresenta a validade formal como um critério necessário 

para a verdade, mas não como critério suficiente. Em outras palavras, o critério formal 

de verdade equivale à concordância do conhecimento consigo próprio (Kant, 1992, p. 

68). Entretanto, mesmo sendo universal e necessário, esse critério não é suficiente para 

estabelecer a verdade de uma proposição, pois falta-lhe um elemento essencial: o 

objeto. Afinal, o entendimento humano não gera conhecimento por si só, mas apenas 

na medida em que se relaciona com os objetos da sensibilidade, e estes por sua vez 

não revelam as coisas em si mesmas. Dessa forma, o critério formal estabelecido por 

Kant opera mais como um instrumento de verificação da validade lógica do 

conhecimento do que como um critério definitivo de sua veracidade.  

Ora, como critério geral e seguro da verdade, a correspondência falha, pois, 

como já vimos, não podemos recorrer a nada além do próprio conhecimento do 

objeto para justificar a si mesmo. Por outro lado, a validade formal, apesar de 

necessária, também se mostra insuficiente: ela nos permite atestar a coerência interna 

de um juízo, mas não garante sua concordância com os objetos reais. Apenas em juízos 

analíticos podemos nos limitar à validade lógica como critério de verdade; nos juízos 

sintéticos, é indispensável recorrer à experiência (Kant, 2001, p. 195). E mesmo a 

experiência não nos revela os objetos tal como são em si mesmos. Assim, não há, em 



Thaûma, v. 1, n. 2, e2025203, 2025. 

 

9 

Kant, espaço para um projeto criterial da verdade. Apesar disso, muitos renomados 

intérpretes fizeram uma leitura coerentista do autor, como veremos na seção seguinte. 

Dado que o conhecimento na filosofia kantiana se funda em elementos 

apriorísticos – estruturas cognitivas que moldam a experiência antes mesmo de 

qualquer percepção empírica – e que, por conseguinte, nosso saber se restringe ao 

domínio das aparências, poder-se-ia supor que Kant advoga uma teoria coerentista da 

verdade. Kemp Smith (1918) foi um defensor dessa ideia, e chegou a afirmar que Kant 

foi o verdadeiro fundador da teoria da coerência da verdade. Tal interpretação 

encontra respaldo na leitura de Cassirer, que observa: 

[...] de acordo com a convicção geral de Kant já estabelecida na 

Crítica da Razão Pura, juízo e objeto são conceitos estritamente 

correlativos, de sorte que, no sentido crítico, a verdade do objeto 

sempre só pode ser apreendida e justificada a partir da verdade do 

juízo (Cassirer, 2021, p. 266). 

Cassirer sustenta que a verdade, em Kant, é primariamente uma relação interna ao 

juízo, e não uma semelhança externa entre pensamento e realidade. Essa tese é 

reforçada em outro trecho: 

[...] a verdade de uma representação, segundo Kant, não consiste em 

que ela seja semelhante a uma coisa externa transcendente como 

uma cópia de seu modelo, e sim em que o conteúdo da representação 

esteja numa conexão completa, necessária e legal com outros 

elementos semelhantes que designamos pelo nome de 

conhecimento experimental [...] (Cassirer, 2021, p. 231). 

Se tomarmos esse raciocínio ao pé-da-letra, devemos concluir que a verdade não 

se configura como uma relação direta entre juízos e uma realidade exterior autônoma, 

mas sim com a consistência interna dos próprios juízos dentro de um sistema de 

conhecimento regido pelas categorias do entendimento e pelas formas puras da 

sensibilidade. Afinal, se a experiência do mundo já nasce condicionada por essas 

estruturas apriorísticas, o que chamamos de “verdade” não poderia ser algo além da 

conformidade dos juízos às regras desse próprio sistema. Em outras palavras, os juízos 

verdadeiros seriam aqueles que preservam a coerência interna do edifício do 



Thaûma, v. 1, n. 2, e2025203, 2025. 

 

10 

conhecimento e que não colidem com os princípios fundamentais da razão. Isso 

sugeriria um viés coerentista na epistemologia kantiana, pois a verdade pareceria 

depender mais da harmonia dos juízos entre si e da sua integração na totalidade do 

conhecimento possível do que de uma correspondência direta com uma realidade 

ontologicamente independente. No entanto, tal interpretação, embora sedutora, 

apresenta desafios, pois, como vimos anteriormente, a consistência lógica do sistema é 

apresentada por Kant apenas como um critério necessário, mas insuficiente de verdade. 

Está claro, pois, que em Kant não há espaço para uma teoria metafísica da 

verdade, pois qualquer definição real de verdade deveria, segundo o próprio autor, 

trazer consigo um critério seguro de distinção entre o verdadeiro e o falso. E tampouco 

há, pelos mesmos motivos, espaço para uma teoria de justificação da verdade 

 

A verdade como modalidade 

A modalidade, como um dos quatro grupos de categorias do entendimento, 

refere-se à relação de um juízo com a realidade. O juízo assertórico, em particular, é 

aquele que afirma algo como verdadeiro na realidade.  Essa concepção é reforçada por 

Kant no trecho a seguir: 

1. O que está de acordo com as condições formais da experiência 

(quanto à intuição e aos conceitos) é possível. 2. O que concorda com 

as condições materiais da experiência (da sensação) é real. 3. Aquilo 

cujo acordo com o real é determinado segundo as condições gerais 

da experiência é (existe) necessariamente (Kant, 2001, p. 238). 

A concepção kantiana da modalidade na estrutura do conhecimento humano 

ilustra como a possibilidade, a realidade e a necessidade são determinadas segundo as 

condições da experiência. Kant afirma:  

A modalidade dos juízos é uma função muito particular destes, cuja 

característica consiste em nada contribuir para o conteúdo de um 

juízo (pois além da quantidade, qualidade e relação nada mais 

constitui o conteúdo do juízo), e apenas se referir ao valor da cópula 

em relação ao pensamento em geral. 



Thaûma, v. 1, n. 2, e2025203, 2025. 

 

11 

Juízos problemáticos são aqueles em que se atribui à afirmação ou 

negação um valor apenas possível (arbitrário); assertóricos são os 

juízos em que esse valor é considerado real (verdadeiro); apodícticos: 

aqueles em que se considera esse valor necessário (Kant, 2001, p. 107). 

Isso quer dizer que, para Kant, a verdade se expressa como uma modalidade de 

juízos, mais especificamente dos juízos assertóricos, que são aqueles nos quais 

afirmamos a conexão entre conceitos a partir de uma certa cópula que é, em 

português, a terceira pessoa do presente do indicativo do verbo "ser”: usamos “é” ou 

“são” para designar como verdadeira uma dada conexão entre conceitos. No juízo 

assertórico “o céu é azul”, por exemplo, está implícito pela sua própria forma que o 

que se pretende expressar é uma relação objetivamente verdadeira entre dois 

conceitos. Essa concepção remete fortemente à concepção fregeana de verdade, que 

veremos melhor a seguir. 

 

Gottlob Frege e a verdade 

Gottlob Frege, em seu ensaio “O Pensamento”, apresenta uma concepção de 

verdade que, em um primeiro momento, parece se afastar significativamente da 

proposta de Kant. Para o autor, a verdade se manifesta linguisticamente como um 

adjetivo, que tem como domínio as imagens, ideias, sentenças e pensamentos. No 

entanto, diz ele, a verdade não pode ser atribuída diretamente a uma imagem ou ideia. 

Uma imagem, por exemplo, não é "verdadeira" por si só, mas sim "se corresponde a 

algo". Essa correspondência, no entanto, implica uma relação, mas Frege insiste que 

a verdade não expressa uma relação. Da mesma forma, as ideias, sendo subjetivas e 

privadas, não podem ter um valor de verdade objetivo. O que é então a verdade para 

Frege? A verdade, em sua essência, pertence aos pensamentos. Frege argumenta que 

as imagens e as ideias, que residem no mundo físico e no mundo mental, 

respectivamente, só podem ser consideradas verdadeiras indiretamente, na medida em 

que estão relacionadas a sentenças que expressam certos pensamentos. O pensamento 



Thaûma, v. 1, n. 2, e2025203, 2025. 

 

12 

é o sentido5 de uma sentença, seu conteúdo objetivo. Frege postula que os 

pensamentos habitam um terceiro reino, distinto do mundo físico e do mundo 

mental. Esse reino é um domínio de entidades abstratas e objetivas, que os seres 

humanos não criam, mas apreendem: os pensamentos. Os pensamentos são eternos e 

atemporais, e seu valor de verdade é fixo e imutável. Eles são completamente 

diferentes das ideias. Segundo Frege: 

Retorno agora à pergunta: será que o pensamento é uma idéia? Se o 

pensamento que expresso no teorema de Pitágoras pode ser 

conhecido como verdadeiro tanto por outros quanto por mim, então 

ele não pertence ao conteúdo de minha consciência, não sou seu 

portador, mas posso apesar disso reconhecê-lo como verdadeiro 

(Frege, 2002, p. 26). 

A verdade, portanto, reside no domínio desses pensamentos objetivos, que são a base 

da lógica e do conhecimento.  

Mas retornemos à crítica de Frege ao correspondentismo. O argumento de 

Frege contra a teoria da correspondência é extenso, e para tal recorreremos à exposição 

de Scott Soames em Understanding Truth (1999). Primeiro, Frege parte da observação 

de que a correspondência é definida como uma relação entre, no mínimo, dois 

objetos. Sendo assim, a verdade não pode consistir na correspondência, pois o termo 

"verdadeiro" não expressa uma relação, conforme já dito anteriormente. O segundo 

argumento de Frege apresentado por Soames é o de que a correspondência deve ser, 

necessariamente, entre objetos distintos, por exemplo, uma ideia e um fato, mas desse 

modo a correspondência nunca poderia ser perfeita e, por conseguinte, a verdade 

também não. Ora, a verdade segundo Frege não admite graus. O terceiro consiste na 

ideia de que se a verdade da sentença está na correspondência com um certo T, então 

para determinar se essa correspondência é satisfeita, seria necessário verificar também 

se a sentença “esta sentença corresponde com T” corresponde com um certo S, e assim 

 
5 Segundo Kirkham (2003), o sentido em Frege se refere à conotação ou intensão de uma expressão, ao 

passo que a referência se refere à denotação ou extensão, isto é, ao conjunto de objetos referidos. 



Thaûma, v. 1, n. 2, e2025203, 2025. 

 

13 

infinitamente. Logo, a verdade como correspondência cai por terra através de uma 

reductio ad absurdum. Chegamos, por fim, à tese fregeana da indefinibilidade da 

verdade. A verdade, segundo Frege, é indefinível, pois se assumíssemos o contrário, e 

a definíssemos como “uma proposição p é verdadeira se, e somente se, p for T”, tal 

abordagem nos levaria a um problema de circularidade. Para decidir se a proposição 

p é verdadeira, teríamos de verificar se p é T, o que, por sua vez, exige que já saibamos 

o que significa ser verdadeiro (Soames, 1999). Como uma definição não pode ser 

circular, é preciso concluir que a verdade é indefinível. Em seu artigo “What Exactly 

Is The Content Of Frege’s Thesis Of The Indefinibility Of Truth”, Dirk Greimann 

defende que a tese de Frege sobre a indefinibilidade da verdade se baseia em três 

argumentos principais: a tese da circularidade, que afirma que verdade não pode ser 

definida de uma forma que não seja circular. Qualquer tentativa de defini-la pressupõe 

o próprio conceito de verdade; a tese sui generis: a verdade é um conceito único, que 

se distingue de todos os outros predicados. Sua natureza é peculiar e não pode ser 

comparada à de predicados comuns; e a tese da simplicidade: a verdade é tão 

fundamental que não pode ser decomposta em conceitos mais primitivos ou simples. 

Ela é uma noção elementar, que não se pode reduzir a outros componentes 

(Greimann, 2020, p. 72). 

Ademais, Frege, assim como Kant, não se enquadra satisfatoriamente como 

substancialista ou deflacionista. Em algumas passagens, Frege se aproxima fortemente 

do deflacionismo, afirmando ser desnecessária a inclusão do predicado “é verdadeiro” 

nos juízos, como no trecho a seguir:  

Assim, a toda propriedade de uma coisa está associada uma 

propriedade de um pensamento, a saber, a de ser verdadeiro. É 

também digno de atenção que a sentença “Sinto um perfume de 

violetas” tenha exatamente o mesmo conteúdo que a sentença “É 

verdade que sinto um perfume de violetas”. Deste modo, parece que 

nada é acrescentado ao pensamento pelo fato de lhe ser atribuída a 

propriedade da verdade (Frege, 2002, p. 15). 



Thaûma, v. 1, n. 2, e2025203, 2025. 

 

14 

Por outro lado, a verdade em Frege ocupa um papel central, sendo o objeto da 

lógica, que tem a tarefa de discernir as leis do ser verdadeiro (Frege, 2002), o que em 

contrapartida o aproximaria de uma abordagem substancialista. 

Assim como em Kant, no entanto, para analisar a verdade em Frege, 

precisaremos nos afastar do debate tradicional e ir diretamente ao que foi dito pelo 

autor. Ao fazer isso, veremos que a sua concepção de verdade se aproxima em muito 

da noção kantiana, isto é, da verdade como um elemento essencial da modalidade dos 

juízos assertóricos. O autor afirma em sua obra póstuma Logik que a forma do juízo 

assertórico carrega em si implicitamente a afirmação da verdade: 

É pela forma da sentença assertórica que asserimos a verdade, e, para 

isso, não precisamos da palavra ‘verdadeiro’. Assim, podemos dizer 

que quando se usa a expressão na forma de ‘é verdade que...’ o 

essencial nela é a forma assertórica da sentença (Frege in Beaney, 

1997, p. 229. tradução nossa). 

Ao escrever, por exemplo, que a = b, estamos simplesmente nomeando um 

valor de verdade, sem indicar se é verdadeiro ou falso. No entanto, quando se adiciona 

o símbolo de asserção ⊢, da linguagem formal fregeana, não apenas se nomeia o valor 

de verdade, mas também o apresenta como verdadeiro. Esse símbolo representa na 

linguagem natural a força assertórica, que se expressa pela cópula “é”. 

 

Conclusões 

Diante dos resultados expostos evidenciam-se duas conclusões principais sobre 

a verdade em ambos os autores: uma negativa e outra positiva. A negativa trata da 

inadequação das obras de Immanuel Kant e Gottlob Frege às teorias correntes na 

discussão sobre a verdade. Nenhum dos dois pode ser classificado satisfatoriamente 

como correspondentista ou coerentista, tampouco como substancialista e 

deflacionista.  A positiva, por sua vez, trata do papel da verdade no processo de julgar. 

A verdade, nos autores, se manifesta como um elemento intrínseco dos juízos 

assertóricos, sendo expressa pela forma desses juízos. 



Thaûma, v. 1, n. 2, e2025203, 2025. 

 

15 

 

Referências bibliográficas 

ABBAGNANO, N. Dicionário de Filosofia. 5. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

BEANEY, Michael (ed.). The Frege Reader. 12th ed. Malden, MA: Blackwell Publishing, 1997. 

CASSIRER, E. Kant: vida e doutrina. Petrópolis: Vozes, 2021. 

FREGE, G. O Pensamento: Uma investigação Lógica. In: FREGE, G. Investigações 

Lógicas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002, p. 9-41. 

GREIMANN, D. O papel do conceito de verdade no julgar: Kant e Frege. Studia 

Kantiana, n. 13, p. 30-39, dez. 2012.  

GREIMANN, D. What Exactly is the Content of Frege’s Thesis of the Indefinability 

of Truth? In: PERRIN, Denis et al. New Essays on Frege’s Logical Investigations, 

São Paulo: Nonada, 2020, p. 71-88. 

KANT, I. Crítica da Razão Pura. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2001. 

KANT, I. Lógica. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1992. 

KIRKHAM, R. Teorias da verdade. São Leopoldo: Unisinos, 2003. 

RESCHER, N. The Coherence Theory of Truth. Oxford: Oxford University Press, 1973. 

SHER, G. Lessons on Truth from Kant. Analytic Philosophy, v. 58, n. 3, p. 171-201, 

Sept. 2017. 

SMITH, N. Commentary to Kant’s “Critique of Pure Reason”. London: Macmillan, 1918. 

SOAMES, S. Understanding Truth. New York: Oxford University Press, 1999. 

STEVENSON, L.; WALKER, R. Empirical Realism and Transcendental Anti-Realism. 

Proceedings of the Aristotelian Society, v. 57, p. 131-153; 155-177, 1983. 

VANZO, A. Kant on the nominal definition of truth. Kant-Studien, v. 101, n. 2, p. 

147-166, 2010. 

 


