
1 

 

Por uma máscara para um rosto vazio;  

o problema da identidade e da liberdade em Frantz Fanon 

[excerto de TCC] 
 

Pedro Henrique Caetano da Silva1 

 

Primeiras palavras 

 Zaratempo só abraça.  

Quem no tempo permanece.  

(Luiz Antônio Simas)  

  

Este trabalho inicia na intenção de abordar algum tema concernente à saúde 

mental, de modo a explicar alguma teoria que desse conta de entender o suicídio 

como produto de uma sociedade adoecida, mas a pesquisa teve mudanças de rumos. 

A busca por encontrar precisamente um tema dentro desse contexto, junto com a 

pressão pelos prazos estabelecidos pela universidade levaram a um adoecimento 

ansioso por cumprir essas obrigações.  

Busquei em ritualidades religiosas e práticas culturais ligadas às raízes 

afrodiaspóricas uma forma de tratamento. A partir de então, em consonância com 

essa prática, comecei a pensar em construir um trabalho que refletisse sobre como um 

contato com saberes ancestrais poderia ser fonte de cura importante.   

Partindo de uma crítica benjaminiana em que a “experiência coletiva se perde, 

em que a tradição comum já não oferece nenhuma base segura” (Gagnebin, 2012, p. 

14), compreendo que os indivíduos carecem de meios para narrar e lidar com suas 

próprias vidas. O ser humano não nasce pronto, temos a possibilidade de moldar tanto 

o mundo quanto a nós mesmo através de uma cultura, não predefinida por natureza. 

 
1 O Trabalho de Conclusão de Curso foi defendido no curso de graduação em Licenciatura em Filosofia 

em 2024.2 e orientado pelo Professor Fernando Moreira Zau, do Departamento de Fundamentos 

Pedagógicos. Este excerto foi selecionado pelo autor.  



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025105, 2025. 

 

Contudo, essa potência não se manifesta de forma isolada, ela é coletiva, é algo que 

herdamos da sociedade. Por muitos motivos, que não pretendo aprofundar, Walter 

Benjamin afirma que o capitalismo tende a obliterar e alterar justamente essa 

experiência coletiva, que se torna cada vez mais individual e fragmentária. Vive-se sem 

a capacidade de se tecer as memórias vividas em uma história, em suma, em uma 

experiência coletiva que pode ser passada adiante, que pode ser narrada e contada; e 

que, portanto, oriente a vida.     

 Quando pensamos no caso brasileiro, no qual para além do capital temos a 

colonização, vemos uma intensificação da destruição e da alteração das experiências 

coletivas. Nesse cenário, frequentar espaços onde saberes de povos racializados, 

marginalizados e proletarizados são preservados e cultuados, pode ser um movimento 

de resistência e fortalecimento individual e coletivo.   

Tomada essa análise para iniciar uma pesquisa, um caminho totalmente 

inusitado se apresentou: escrever não sobre o aspecto positivo da ancestralidade – no 

sentido de constituir uma experiência coletiva –, mas, sim, produzir uma crítica aos 

modos problemáticos de se relacionar com o passado e com tal experiência 

socialmente produzida. 

Minha formação no ensino básico e minha experiência no ensino superior me 

permitiram perceber a realidade racial da sociedade brasileira, como a minha 

condição de racializado como uma pessoa negra; como pretendo debater, um negro 

não nasce negro, se torna; e a consciência dessa condição não é dada por natureza. 

Com o surgimento dessa consciência, surge a questão: o que é ser um negro? Inúmeros 

eventos concorreram para a produção dessa problematização, mas gostaria de destacar 

dois. A música do sambista Candeia, Sou mais o samba, na qual o compositor debate 

criticamente com alguns movimentos negros da época, assinalando que ser negro não 

significa voltar a um passado perdido, em suma, ele afirma sua identidade a partir da 

cultura brasileira: “eu não sou africano, eu não. Nem norte-americano. Ao som da 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025105, 2025. 

 

viola e pandeiro. Sou mais o samba brasileiro.”. E a leitura dos textos de Frantz Fanon, 

principalmente, do livro Pele Negra, Máscaras Brancas.   

Nesse livro, foi constatada, numa primeira leitura, uma problematização da 

luta anticolonial e antirracista em torno da construção de uma identidade negra. 

Fanon defendia a ideia de que a luta deveria ser orientada por um horizonte 

humanista. A pesquisa parte de um estranhamento com esta primeira interpretação: 

um espanto entre uma maneira hegemônica de militar em torno da reconstrução de 

uma identidade negra positiva e a proposta fanoniana de um humanismo radical. Por 

um lado, um passado que deve ser valorizado, que funcione como um guia; de outro 

lado, a necessidade de construir e apontar os apagamentos do passado para aprender 

com esse, mas sobretudo e, primordialmente, construir um presente diferente, no 

qual uma realidade autenticamente humana possa surgir. O que Fanon propõe é 

instituir um salto no tempo criando algo realmente novo. 

A problemática que ele critica se centra na necessidade de superar um estado 

de coisas que se produziu com a colonização: a exploração de um povo sobre o outro 

que se estrutura, justifica e se mantém por meio da racialização. Tanto a identidade 

branca, muitas vezes ignorada, quanto a negra devem ser dissolvidas num processo 

revolucionário, que não passa por reforçar uma identidade negra, muito menos uma 

que se essencialize em torno de características positivas.  

A necessidade subjetiva e particular, embora não diga respeito apenas a mim, 

de entender por que uma importante persona da luta antirracista dedica inúmeras 

páginas a defender tal posição orienta esta pesquisa. Essa necessidade cumpre o papel 

de meditar sobre como essa crítica modifica, atribuindo possíveis novas percepções, a 

interação com os espaços sociais afrodiaspóricos no presente. Por mais que esses 

objetivos e contexto não sejam expressos no resumo ou na introdução como o foco 

central do empreendimento da pesquisa, as minhas preocupações políticas se 

orientam nesta direção: entender a crítica fanoniana como uma ferramenta de pensar 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025105, 2025. 

 

como se relacionar com o passado sem ser aprisionado por ele, na medida em que esse 

não deve determinar um sentido e um destino. Como também refletir sobre uma luta 

antirracista que não seja em torno de uma identidade negra. 

Entendo que o papel da filosofia perpassa por produzir estranhamentos não 

percebidos anteriormente, estar aberto à crise, desnaturalizar o óbvio e, como defende 

Nietzsche, se afastar dos valores mais amplamente consagrados para criticá-los. Fanon, 

em muitos momentos, esteve distante das ideias defendidas pelos movimentos da 

negritude de seu tempo, ele apontava do ponto de vista filosófico e médico para um 

outro diagnóstico, e como efeito, um outro remédio.     

Esta pesquisa aconteceu simultaneamente à realização coletiva de um grupo 

de estudos de Fanon na Universidade Federal Fluminense, às quartas-feiras à tarde. 

De tal modo que pareceu fazer sentido escrever boa parte do texto na terceira pessoa, 

já que várias passagens foram pensadas no trabalho dialético de leitura durante o 

grupo e por meio de discussões realizadas com o orientador. 

 

Introdução  

  Em Genealogia da Moral (2009) Nietzsche, na segunda dissertação, coloca uma 

questão inusitada que nos é cara: como fazer o homem lembrar, fazer promessas, ser 

uniforme, ser igual, em suma, como estabelecer regularidade em um animal tão capaz 

de esquecer? Quais instrumentos são usados para construir um ser no homem? Essas 

perguntas nos são importantes porque estávamos a discutir: como produzir um negro, 

um preto, um branco; para nós tais identidades são tão espantosas quanto. 

A obra Ensaio Sobre a Desalienação do Negro, de 1951, foi escrita para ser o 

trabalho de conclusão de curso ou de doutorado de Fanon em psiquiatria (a biografia 

brasileira consultada não apresenta clareza), mas foi rejeitada por seu orientador por 

fugir às convenções acadêmicas. Depois essa foi publicada como o título de Pele Negra, 

Máscaras Brancas por sugestão do editor (Faustino, 2022, p. 23-4). Apesar de não ser o 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025105, 2025. 

 

título originalmente proposto pelo autor, acredito que refletir sobre o nome da obra 

pode ser um fio condutor para discutir o conteúdo das ideias que queremos debater.   

Quais são as máscaras brancas? Que máscaras são essas de que se fala? São as 

únicas? O que significa ter a pele negra?  

No primeiro capítulo do livro, há uma discussão sobre como o antilhano, 

assim como uma série de povos coloniais, deseja tornar-se branco por meio da língua 

francesa, a língua do colono; no terceiro e quarto capítulo há um debate sobre como 

as relações amorosas interraciais também apresentam esse desejo de ser branco; no 

sexto capítulo, há uma problematização de como a construção do inconsciente 

coletivo da Martinica é a de um europeu. De modo geral, percebemos que há um 

desejo, incutido no colonizado, de ser como o colonizador. Tal desejo é sustentado 

por uma série de mecanismos de dominação de ordens subjetivas e materiais, as quais 

pretendemos aprofundar e que de nenhum modo são expressões de uma natureza ou 

de uma superioridade cultural europeia.  

O movimento do colonizado em assimilar-se na sociedade do colonizador 

depende de um complexo de inferioridade, necessariamente incutido pela submissão 

forçada. Tal complexo fixa o caráter étnico, cor de pele, como um marcador de 

decaimento de uma raça construída: os negros. A racialização enquanto negro é um 

produto das relações coloniais, e nelas se projeta, em uma construção maniqueísta e 

mítica de mundo, com todas as causas do atraso, da feiura, da animalidade; de tudo 

que o colono não deseja assumir em si:     

Esta culpa coletiva é carregada por aquele que se convencionou 

chamar de bode expiatório. Ora, o bode expiatório, para a sociedade 

branca – baseada em mitos: progresso, civilização, liberalismo, 

educação, luz, refinamento – será precisamente a força que se opõe 

à expansão, à vitória desses mitos. Essa força brutal, opositora, é o 

preto que a fornece. (Fanon, 2008, p. 164). 

  

 É preciso refletir sobre essa situação, a crueldade envolvida nesse processo, de 

estar submetido a entender a si mesmo como essencialmente inferior, entender não 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025105, 2025. 

 

só a si, mas toda a própria comunidade como um bode expiatório. Fanon é um dos 

autores, como Neusa Santos Souza (1983) e tantos outros, que se põe a levar essa 

condição a sério e investigar o grau de sofrimento que o racismo produz, o grau de 

conflito consigo mesmo.   

O desejo de assumir a cultura do homem branco, do colono, do opressor, deve 

ser posto nesse cenário, e o que propomos assumir é que estes processos de assimilação 

são as máscaras brancas. Somado a isso, para além desta presente no título, denomina 

duas outras. Primeiro, a máscara preta: a representação do colonizado como 

essencialmente o Mal. Uma imposição das condições das colônias, fruto dos esforços 

do colono, e como a antítese da máscara branca. Pretendemos entender como o 

colonizado passa a entender nesse cenário e qual relação essa máscara tem com a 

máscara branca. Segundo, a máscara negra como uma produção de alguns 

movimentos negros, entendendo que esses são um campo também plural. Quanto a 

essa última, introduziremos as críticas que Fanon atribui a muitos movimentos negros 

de sua época, que pretendiam reagir à assimilação racial por meio da construção de 

uma raça negra dotada de características próprias e positivas – muitas vezes opostas a 

características da máscara branca –, que deveriam ser resgatadas e afirmadas. Essa 

construção também envolve uma relação mítica com a história, com o corpo negro e 

com a cultura, que pretendemos apresentar. 

Na discussão sobre gênero, se adota o raciocínio de que nascer com um 

determinado sexo biológico não define uma performance de gênero, na medida em 

que o gênero é uma construção social e não um dado de natureza, ou seja, não se nasce 

homem nem mulher, torna-se. Trabalhamos com um conceito parecido, nascer com 

a pele branca ou preta não confere um processo de racialização necessário, na medida 

em que as raças e as máscaras que discutimos não são dados da natureza. Ninguém 

nasce sabendo que é negro ou branco, ninguém nasce branco ou negro, torna-se. 

Estamos a tratar de um processo de construção de identidades sociais, extremamente 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025105, 2025. 

 

complexo, de usar a máscara como o próprio rosto, naturalizá-la, e assim passar a ser 

reconhecido enquanto branco, preto e negro, e com isso ocupar certas relações no 

mundo. O que está em jogo ao vesti-las é um modo de compreensão da realidade, um 

modo de avaliar o humano, de compreender a história, de se relacionar com meu 

semelhante, de produzir semelhança e dessemelhança, em última análise, um modo 

de ser humano.    

Essa discussão está de acordo com a outra parte do título, “pele negra”. Quando 

tomamos essa parte em relação à “máscara branca”, percebemos que essa cumpre uma 

função importante na teoria de Fanon; mesmo que a cor da pele seja uma ferramenta 

de organização das populações, como, por exemplo, pelo processo ideológico de 

identificação do oprimido com o opressor, não é óbvio que alguém de pele preta se 

identifique com a raça negra. À luz do que vamos analisar, não é estranho que alguém 

de pele preta se identifique como branco. Sumamente porque a raça negra não é um 

dado objetivo da realidade. Discutimos isso no 2º capítulo.       

Antes de continuar essa discussão, achamos necessário definir alguns 

conceitos. Segundo Renato da Silveira, tradutor de Pele Negra, Máscaras Brancas, 

Fanon usava dois termos para se referir a pessoas pretas, noir e negrè. Apesar de, no 

contexto francês, noir ser usado de modo não pejorativo e ser um indicativo da cor da 

pele, diferente de negrè que demarca uma ofensa e referência à condição de 

inferioridade racial, o autor usa os termos sem acompanhar essa lógica (Fanon, 2008, 

p. 30). As denominações que escolhemos (máscaras pretas e negras) para denominar 

conceitualmente a condição do negro frente ao branco, seja no polo passividade (m.p) 

ou no auto poieses (m.n), não estão presentes no autor, mas a discussão pode ser 

apresentada nesses termos, como pretendemos demonstrar.  

Gostaríamos de demarcar também que no contexto brasileiro, frequentemente 

o termo “negro” foi utilizado pelos movimentos antirracistas de maneira análoga ao 

que queremos construir; como uma reação dos oprimidos. Então, optamos por 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025105, 2025. 

 

trabalhar conceitualmente deste modo, atribuindo à palavra “negro” a instância ativa, 

e à “preto” a instância passiva. Mas consideramos que essas palavras estão sempre em 

um campo de disputa simbólica, e seria possível empregar esses termos de modo 

diferente. Ao longo do texto, quando não for feita uma referência direta às máscaras, 

pretendemos definir “negro” como a racialização de pessoas de pele preta e parda, ora 

assumindo o termo como uma condição racial imposta pelo racismo, ora como a 

reação ativa dos movimentos negros também; e “preto”, como o aspecto objetivo da 

cor da pele.  

Uma observação importante de se fazer é sobre o caráter essencialista das 

máscaras (o que chamamos de confundir a máscara com o rosto); um dos principais 

legados críticos de Fanon é um ataque feroz à ideia de qualquer essência que 

predetermina o homem. Como irei abordar, o autor entende que, primeiro, “é pelo 

homem que a Sociedade chega ao ser” (Fanon, 2008, p. 28) e, segundo, “todo 

problema humano exige ser considerado a partir do tempo” (ibid., p. 29), isso implica 

uma postura filosófica decisiva.  

 Essas concepções implicam uma filosofia que enfatiza a capacidade do homem 

de se reinventar, implica buscar as causas para o atual cenário de coisas como fruto da 

ação humana, e não como causa divina, da essência do homem, ou como determinada 

por um passado. O homem seria sempre uma produção inacabada de si mesmo. Tais 

ideias também forçam a pensar a necessidade de transformar a sociedade por meio de 

uma revolução, o “prognóstico está nas mãos daqueles que quiserem sacudir as raízes 

contaminadas do edifício” (ibid., p. 28).   

Em resumo, está descartado pensar: “é assim porque é, é assim porque sim”. 

Devo lembrar que o final de Pele Negra, Máscaras Brancas termina com uma prece: 

“minha última prece: Ô meu corpo, faça sempre de mim um homem que questiona!” 

(ibid., p. 191).   



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025105, 2025. 

 

Um outro efeito de entender o homem como a construção de si mesmo a partir 

da História é denunciar a corrente oposta. Como os homens são levados a entender o 

oposto do que são? Que armadilha é essa em que somos levados a lutar contra nossa 

própria condição e a fixar raças com essências? A introdução de Pele Negra, Máscaras 

Brancas começa com uma citação de um poema de Aimé Césaire:  

Falo de milhões de homens  

em quem deliberadamente inculcar o medo,  

o complexo de inferioridade, o tremor,  

a prostração, o desespero, o servilismo.  

 

“Em quem deliberadamente inculcar o medo”, essa frase contém a ideia de que 

tais males foram produzidos nos colonizados. Por mais óbvio que essa ideia possa parecer 

para alguns hoje, estamos a falar de uma época em que explicações constitucionalistas 

ainda davam conta de justificar, fundar e explicar o racismo, apesar do declínio do 

racismo científico na metade do século XX. Essas explicações constitucionalistas estavam 

presentes em muitos debates que Fanon faz com a prática e teoria médica e criminal de 

sua época, nas quais o comportamento de povos negros eram explicados a partir de uma 

inferioridade natural (Khalfa, 2019). Para além dessas, há também o racismo cultural, que 

pretendemos discutir mais à frente. É fundamental lembrar também que boa parte dos 

povos do mundo estavam sob a canga do regime colonial.  

Qual sensibilidade queremos produzir relatando esses fatos? Afirmar que a 

inferioridade dos povos colonizados é algo produzido, de diferentes modos – uns mais 

sutis que outros –, não é um lugar comum ou uma afirmação gratuita no tempo do 

autor e, quiçá, ainda hoje.     

Encontramos outras referências que pensaram que usam o conceito de máscara 

para pensar a obra fanoniana, mas nenhuma que tenha elaborado a discussão em 

torno da ideia de uma máscara preta e negra. No encerramento do livro Frantz Fanon 

e as encruzilhadas, Deivison Faustino explora esse conceito para pensar se seria possível 

viver sem máscaras ou, senão, qual relação devemos ter com elas. Em “A prece de 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025105, 2025. 

 

Frantz Fanon: Oh, meu corpo, faça sempre de mim um homem que questiona!”, Joaze 

Bernardino-Costa também trabalha por esse meio, postula que a identidade negra 

produzida pelo oprimido, superando o estado do não-ser, como uma reação e 

substituição às máscaras brancas, podem ser uma resposta em direção ao humanismo. 

Porém, discordamos que essa seja a direção conceitual proposta por Fanon. “Se dou 

um grande grito, ele não será nada negro” (Fanon, 2008, p. 43). Desejamos explicar 

essa posição nos capítulos seguintes. Acreditamos que o autor aponta para uma 

necessidade de superação das máscaras pretas, negras e brancas, mas, “diante dessa 

esclerose afetiva do branco, é compreensível que eu tenha decidido dar meu grito 

negro” (ibid., p. 113).  

Acompanhando as reflexões de Deivison Faustino (2022, p. 284) sobre o tema, a 

pergunta em que devemos nos centrar é sobre o que teríamos para além das máscaras 

impostas (máscaras brancas e pretas) e autoatribuídas (máscaras negras). Segundo o autor:  

Para Leweis Gordan (2015), isso não deve ser motivo de desespero, 

ao contrário, ele argumenta que Fanon, em sua autorreflexão 

fenomenológico-existencial, propõe que a retirada das máscaras 

exige exatamente que se encare o vazio. Esse campo infernal, descrito 

por ambos como a zona do não ser, é um trajeto que nem todos estão 

dispostos ou preparados para descer. (Faustino, 2022, p. 284). 

 

Estamos alinhados com essas ideias, o que implica pensar que o problema em 

si não sejam as máscaras, mas confundir a máscara com o rosto original de todos os 

humanos: o vazio. Vazio que aparece na possibilidade de não estar preso à História; e 

aparece também como uma ferida constitutiva: “desenraizado, disperso, confuso, 

condenado a ver se dissolverem, uma após as outras, as verdades que elaborou” 

(Fanon, op. cit., p. 26). A liberdade é descrita para o autor na perspectiva da 

possibilidade de criação do novo e do esforço por negar o que nega o humano; nesse 

cenário está presente o sofrimento infernal desta condição: ao mesmo tempo que 

estamos soltos, também estamos perdidos. Não há resposta a ser encontrada no 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025105, 2025. 

 

passado, como também não há uma gravada em nosso ser, nem numa possível 

necessidade dialética da História; Fanon não pode nos dar nenhum consolo, a prece 

de autor não é sobre respostas, mas sobre questionamentos.  

Em Pele Negra, Máscaras Brancas, não há uma “saída” pronta a ser seguida, 

apenas os princípios necessários para superar o mundo descrito e alguns horizontes 

necessários para se respeitar a condição humana. Já em Os condenados da terra temos 

uma possibilidade de “saída” ensaiada por uma luta revolucionária de descolonização 

em África, produzida por homens dispostos a encarar a morte.       

 Contudo, é fundamental destacar que a ideia de liberdade não vem 

desacompanhada de uma dialética com o outro, um amor com o outro, uma 

compreensão com o outro, a necessidade de se tornar outro (Fanon, 2008, p. 191). O 

autor explora o problema humano do reconhecimento de ser pelo outro, e nesse plano 

de reconhecimento mútuo, estabelecer uma troca. Isso é impedido pelas máscaras 

essencializantes, pois lacram os homens em si mesmos, excluindo esse espaço em 

comum típico dos homens: o seu vazio. Segundo Khalfa, Fanon compreende o 

homem pelo esforço que ele faz para não negar a si, o que ele define como uma 

antropologia negativa (Khalfa, 2019, p. 99). Pretendemos refletir sobre esse vazio 

constitutivo, e que ética é implicada nesse pensamento. 

 Como uma maneira de refletir sobre esse assunto da liberdade, pretendemos 

estabelecer conexões com algumas ideias referentes à diáspora africana no Brasil, 

concernentes ao autor Luiz Antônio Simas, os sambistas Cartola e Candeia. O objetivo 

é realizar um pequeno ensaio, sobre um possível alinhamento entre tais autores e o 

pensamento fanoniano, para arriscar uma materialização de onde podemos encontrar 

o humanismo discutido.   

Esforçamo-nos por articular o que é estudo em diferentes manifestações 

sociais; apresentar a teoria fanoniana em diversos contextos quando for oportuno. 

Entendemos que esse método torna mais claro o que é estudado (tanto para o 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025105, 2025. 

 

pesquisador, como para o leitor) e demonstra uma preocupação política: não 

defendemos a ideia de que o saber pode ser meramente contemplativo. Por isso, na 

medida do possível, estabelecermos pontes do que é estudado com a realidade 

brasileira em que este texto é produzido. 

 

1. Colonização, mistificação e sociogênese   

1.1 Colonialismo é racismo? O que é colonialismo?   

No Brasil não existe racismo,  

porque aqui o negro conhece o seu lugar. 

(Millôr Fernandes) 

 

 No livro Escritos políticos foram compilados alguns artigos interessantes sobre 

a guerra de libertação argelina. Entre eles, alguns discutem a posição da esquerda 

francesa e como a França compreendia sua atuação colonial (Fanon, 2021, p. 66-89). 

Uma observação feita pelo autor é de que os franceses entendiam que colonizar outras 

nações não era a prova de que a França é um país racista. Algum leitor pode estranhar 

essa afirmação; como pode afirmar não ser racista e manter uma postura de 

dominação colonial? Não haveria nisso uma contradição visível? 

Sim, a contradição é gritante, mas o que devemos tentar entender é como o 

sistema colonial tentava manter essa contradição; qual artifício é utilizado para mantê-

la sem ser percebida? Entendemos que essas contradições não podem ser explicadas 

com argumentos do tipo: “isso é burrice deles”, “eles são mentirosos”, ou seja, um 

argumento moral ou sobre falta de instrução não é capaz de explicar o problema. 

Devemos prestar atenção em um deslocamento feito no conceito de racismo, presente 

no artigo de Fanon “Racismo e cultura”, no qual é debatido a mudança do 

fundamento da divisão racial dos povos. O que antes era sustentado por justificativas 

religiosas, depois por uma ideia de superioridade biológica, passa a se fundar por um 

racismo cultural. É essa última transição que queremos analisar detidamente. 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025105, 2025. 

 

Contudo, pensamos que nenhuma dessas divisões devem ser consideradas de modo 

linear, no qual uma anula a outra. Diversas delas podem coexistir socialmente, assim 

como vários modos de produção e exploração podem coexistir, mas damos 

centralidade a partir da predominância das condições materiais das sociedades 

analisadas. Então, partimos da noção de que, por mais gerais que as afirmações possam 

parecer, elas devem ser analisadas pontualmente também. 

O racismo quando realizado por um indivíduo em um país colonialista, como 

a França, é posto, é visto como um problema pontual de alguns que desviam da regra: 

somos todos iguais. Tal desvio é classificado como uma má conduta moral daquele 

particular ou como um problema intelectual. Em última análise: é um simples 

problema de entendimento de alguns, que agem de forma passional. Dessa 

compreensão temos as condenações públicas e espetaculares sobre o racismo, que focam 

em acontecimentos particulares. Para Fanon, tratamos de algo totalmente diferente. Em 

uma sociedade fundada sobre o racismo, o comportamento racista é a norma. 

Tal fenômeno social acontece porque as formas de opressão mudam, o que 

pode dar uma falsa impressão de descontinuidade ou de superação, por exemplo, das 

questões raciais. “O aperfeiçoamento dos meios de produção provoca fatalmente a 

camuflagem das técnicas de exploração do homem, e logo das formas de racismo” 

(Fanon, 2021, p. 74). Acreditamos que esse raciocínio explica, inclusive, por que razão 

é comum os países colonialistas, na atualidade, se desculparem por crimes que 

cometeram no passado sem, com isso, assumir as responsabilidades dos crimes 

cometidos no presente por meio do neocolonialismo. 

Vários crimes são cometidos contra populações negras sem que com isso se 

entenda como racismo, como o genocídio perpetrado em comunidades e periferias 

no Brasil e ao redor do mundo. Mas, em contrapartida, os mesmos órgãos, integrantes 

das estruturas hegemônicas da sociedade, condenam o racismo, promovem planos 

contra o racismo, ou até mesmo são liderados por pessoas negras: “este país é o menos 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025105, 2025. 

 

racista. A ONU tem uma comissão encarregada de lutas contra o racismo. Filmes 

sobre o racismo, poemas sobre o racismo, mensagens sobre o racismo… As 

condenações espetaculares e inúteis do racismo” (Fanon, 2021, p. 79).       

Dentre muitos fatores para a transmudação do racismo biológico para o 

cultural, se focaliza o fator produtivo; a fase biológica se centra na exploração mais 

brutal de braços e pernas dos colonizados; já a fase cultural surge quando o avanço 

das forças produtivas, por meio da industrialização, por exemplo, se dá de tal modo 

que o colonizado começa a participar de etapas mais complexas da produção, o que 

obriga a uma sofisticação da ideologia de opressão. Por conseguinte, “o objetivo do 

racismo não é mais o homem em particular, mas uma certa forma de existir” (ibid., p. 

71). Como dizemos, essa mudança pode aparecer como um sumiço, encobrindo a 

realidade, mas trata-se de uma mera transformação. 

 Quando Fanon afirma em “Racismo e cultura” que o racismo é uma guerra 

com fins a um empreendimento comercial (ibid., p. 72), sobretudo quando ele afirma 

em Os condenados da terra que “o colonialismo não é uma máquina de pensar, não é 

um corpo dotado de razão, é a violência em estado puro, e só se curvará diante de uma 

violência maior” (id., 2022, p. 58), entendemos que o autor está se contrapondo a uma 

ideia vigente na época. Se há a necessidade de negar uma ideia em diferentes lugares 

da obra, consideramos isso prova de que a opinião contrária tem força política.  

Compreendemos que a dificuldade de relacionar a colonização como uma 

manifestação clara do racismo passa por uma mistificação, conceito que abordaremos 

no subcapítulo a seguir, produzida no seio do sistema colonial francês ao não 

entenderem, em muitos casos, o seu comportamento colonial na Argélia como 

racismo. A ideia muitas vezes sustentada é de que o colonialismo é uma missão 

humanitária que visa salvar os colonizados de seus próprios perigos, sejam eles 

biológicos, sejam eles culturais. Ou seja, na perspectiva adotada por essa mistificação, 

o papel da Europa era e ainda é conduzir os outros povos para longe da barbárie, da 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025105, 2025. 

 

selva, em suma, levar as luzes para o mundo; essa é a fachada pela qual a exploração 

militar, econômica e a mais extrema violência são envelopadas.    

 Isso se demonstra de muitas maneiras, como no espanto sentido pelos 

franceses ao perceber que a Frente de Libertação Nacional (FLN), grupo 

revolucionário argelino que Fanon integrou, reivindicava a construção de um Estado 

nacional governado pelos argelinos. O autor relata, na verdade, uma letargia francesa 

sobre o assunto, o governo francês não consegue compreender a revolução argelina. 

A França desejava construir um processo gradual até esse momento de independência, 

isso implicava postular que os argelinos não poderiam governar a si mesmos, que eles 

precisavam ser conduzidos. (Fanon, 2021, p. 66).    

 Relatamos a mistificação por parte daqueles que colonizam, e abordaremos 

então o que significa esse conceito, a partir daqueles que são colonizados. 

 

1.2 Mistificação  

“Os zumbis, creiam-me, são mais apavorantes do que o colono. O problema, 

então, não é mais seguir as regras do mundo blindado do colonialismo, mas ter de 

pensar três vezes antes de urinar, de cuspir ou de sair à noite” (id., 2022, p. 52). Essa é 

uma citação de Os condenados da terra, que descreve como, muitas vezes, crenças 

místicas, que envolvem criaturas fantásticas e rituais de possessão, se tornam um modo 

de escape da tensão do mundo colonial. Uma maneira de liberar e conter, sumamente 

gerir a raiva de se estar em uma condição de inferioridade oriunda da colonização. 

Esse tipo de gestão da crise não nos parece ser uma escolha racional. O autor 

afirma que a força na colônia não se realiza, muitas vezes, por meio de professores da 

moral, como na metrópole, mas sim por meio das forças militares (ibid., p. 34). Nessa 

submissão forçada e estando na impossibilidade de reagir, o colonizado encontra 

modos de lidar com o conflito de modo onírico. Ele aponta para como toda essa 

agressividade se instala no corpo do colonizado, produzindo uma série de construções 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025105, 2025. 

 

míticas, além de se acarretar uma agressividade maior com outras “tribos”, termo 

usado pelo autor.        

Fanon nomeia esse processo de mistificação da realidade, que esconde, em 

uma explicação mítica, as causas dos fenômenos sociais e prolonga um conflito 

realmente necessário: a luta de libertação. O que está em jogo é retirar da ação política, 

isto é, autenticamente humana, as causas da organização e produção da sociedade e 

seus indivíduos, fugindo de uma problematização para além da história e do social, 

como também escamotear uma solução revolucionária. Nas palavras do autor:  

Depois de anos de irrealismo, depois de ter deleitado nas fantasias 

mais surpreendentes, o colonizado, de metralhadora em punho, se 

defronta enfim com as únicas forças que negavam o seu ser: as do 

colonialismo… O colonizado descobre o real e o transforma no 

movimento de sua práxis, no exercício da violência, no seu projeto 

de libertação. (Fanon, 2022, p. 54-55). 

  

A opção dada para sair de tal processo onírico é uma metralhadora, o uso da 

violência por parte do colonizado não é uma resposta mistificada, porque não é um 

desvio, é uma resposta direta à agressividade das forças militares. Não se busca gerir 

esse afeto de outro modo, a violência revolucionária somente torna visível a violência 

já existente na relação colonizador e colonizado. É uma solução radical, porque se 

direciona à raiz do problema.  

Quando pensamos a relação entre racismo e mistificação, encontramos várias 

formas de encobrir a realidade, o racismo está a serviço de uma dominação, que não 

se afirma diretamente. Diz-se: o dominamos por uma justificativa religiosa, por 

superioridade biológica, por uma questão cultural; o dominamos para levar a razão a 

ti, o dominamos para vos proteger de vós mesmos; não somos racistas, ou se somos, 

somos por conta de uma diferença natural, não há o que possa ser feito. Há uma moral 

que justifica a opressão, a submissão de um povo por outro, e que nega o 

reconhecimento da humanidade do outro; é preciso produzir e justificar, no sentido 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025105, 2025. 

 

de tornar justo, uma diferença entre eles e nós. Na história da filosofia, a violência e a 

justiça, em muitos autores, são conceitos excludentes: onde a violência está presente, 

não pode haver justiça, e vice-versa. A violência seria o uso ilegítimo da força. Nesse 

sentido, tornar a colonização justa é escamotear a violência.     

Discutiremos ao longo dos capítulos como o que o Fanon propõe é pensar 

sempre a partir do tempo. Com efeito, no contexto colonial, a mistificação funciona 

para impedir o colonizado de notar a ação da colonização, que lhe incute um processo 

de inferioridade e culpabilidade por sua condição, que são ditos como naturais. A 

mistificação aparece sempre como esse elemento que tira dos homens a agência política.    

 A prática da violência, inerente à revolução contra o colonialismo, funciona 

como uma espécie de desintoxicação da condição de inferioridade e de tais mistificações.  

Em Na pista de Frantz Fanon: notas sobre alienação e racismo (2020), de Lucas 

Woltmann Figueiró, há uma aplicação do conceito de mistificação. O autor aponta 

para como muitas doenças são interpretadas pelo Ministério da Saúde e por muitos 

pesquisadores da área médica como típicas de determinadas etnias. De tal sorte que 

não são mais analisadas como patologias, mas como a condição normal de 

determinados grupos. O exemplo aprofundado é o caso da leucopenia, que ocasiona 

diminuição dos glóbulos brancos no sangue. O autor apresenta uma bibliografia 

crítica, na qual é relatada por muitas pesquisas a baixa quantidade de tais glóbulos em 

pessoas lidas como negras, e, mesmo sem uma explicação direta em ambas as coisas, 

há uma certa convenção em entender que a condição normal do sangue de pessoas 

negras prevê glóbulos brancos abaixo da média, naturalmente configurando, então, 

não uma doença, mas, como dito, uma condição normal. Após a apresentação desse 

cenário, o autor cita uma pesquisa de Elena Castro-Gonzáles, na qual a autora 

demonstra como trabalhadores que lidam com matérias químicas na Bahia, que 

podem colocar risco à saúde, assim como levar à leucopenia, são diagnosticados 

rapidamente com leucopenia racial. Na pesquisa, o trabalhador relata que, caso não 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025105, 2025. 

 

fosse aceito tal diagnóstico, ele poderia perder o emprego. A explicação é dada por um 

elemento racial, o que esconde e mistifica a análise das causas sociais do adoecimento. 

O autor ressalta:   

As pistas deixadas por Frantz Fanon parecem apontar para que se 

evite assumir como ponto de partida posições estanques sobre quem 

seriam os entes em contato, que tipo de valores e identidade possuem 

ou deveriam possuir. Essências importam menos analiticamente que 

a compreensão de relações cotidianas, de dilemas, de “exemplos 

precisos” (FANON, 2008, p.  81) sobre as formas “heteróclitas” de 

alienação (FANON, 1980 [1956], p.  42) em curso. (Figueiró, 2020, 

p. 94). 

 

1.3 Sociogênese   

 

Eu que vinha de outras terras.  

Tratando das minhas feridas.  

Trazidas de uma vida aflita.  

Meus traumas Freud não explica.  

(Mateus Aleluia)  

 

Essa pequena apresentação do que seja a mistificação, sobretudo no contexto 

colonial, pode servir para explicar o conceito de sociogenia ou sociogênese, no qual 

se funda boa parte do pensamento fanoniano, apesar de ser mencionado apenas uma 

vez na introdução do livro Pele Negra, Máscaras Brancas: “ao lado da filogenia e da 

ontogenia, há a sociogenia. De certo modo, para responder à exigência de Leconte e 

Damey, digamos que o que pretendemos aqui é estabelecer um sóciodiagnóstico” 

(Fanon, 2008, p. 28).  

Filogenia é um conceito que remete à ideia de que a formação do sujeito 

deveria ser entendida por formação do homem enquanto uma espécie, já a ontogenia 

defendia a ideia de que se deveria levar em consideração também a trajetória 

individual do sujeito para compreender sua formação. Esse debate pode ser levado 

para a questão da neurose; Freud defendia que a constituição neurótica pode ser 

explicada pela convivência com os pais, não sendo necessário postular uma patologia 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025105, 2025. 

 

congênita. A sociogenia não anula as duas perspectivas anteriores, porém apresenta 

mais uma abordagem, que parte da ideia de que para diagnosticar a constituição 

individual é preciso compreender a sociedade em que o paciente em questão está 

inserido, pois a causa do adoecimento pode se encontrar nas estruturas sociais, que 

organizam a vida material e subjetiva. Segundo Jean Khalfa (2019, p. 94), ao comentar 

doenças psíquicas, a patologia que envolve a sociogênese, seriam: “determinadas pela 

estrutura das relações das quais o indivíduo é capaz ou incapaz de participar e, logo, 

por fatores ‘externos’, nem orgânicos nem psíquicos, mas institucionais, sociais e 

culturais”. Deivison Faustino (2022, p. 48) relata que tais ideias, que relacionam 

psiquismo e sociedade, foram muito influenciadas pelo psiquiatra François 

Tosquelles, com o qual Fanon trabalhou. No entanto, Fanon concebe: “qual o 

prognóstico? A Sociedade, ao contrário dos processos bioquímicos, não escapa à 

influência humana. É pelo homem que a Sociedade chega ao ser” (Fanon, 2008, p. 

28). O autor utiliza a palavra “prognóstico”, uma palavra médica que indica a evolução 

da doença, diferente de “diagnóstico”, que demarca uma simples descrição do estado 

da doença no paciente. É fundamental destacar que essa relação é dialética, o homem 

não é um mero efeito da sociedade, sendo assim irresponsável pelo estado de coisa em 

que vive. É a luta dos homens do presente que constitui o ser da sociedade; como 

também é a sociedade que, em alguma medida, determina o que esses são. É nessa 

batalha que se insere o debate da sociogênese.  

 Portanto, é para a sociedade que os esforços, tanto de diagnosticar como de 

tratar, devem se voltar. É preciso transformá-la para constituir um outro ser, é preciso 

que os homens existentes no presente interfiram. Uma consequência dessa proposta 

filosófica e clínica é a necessidade de uma revolução. O filósofo ressalta que é um 

dever do oprimido lutar por sua liberdade, essa não lhe será dada pelo opressor, ou 

por um apelo ao senso de humanidade.     



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025105, 2025. 

 

 O que Fanon evoca para entender o problema da racialização e da colonização 

é um sociodiagnóstico. No capítulo “Sobre o pretenso complexo de dependência do 

colonizado” de Pele Negra, Máscaras Brancas, é debatida a interpretação do autor 

psicanalista O. Mannoni no livro Psychologie de la colonisation. Podemos entender a 

noção de sociogenia de forma exemplificada a partir da crítica a ele feita. Nesse livro, 

é defendida a ideia de que os malgaxes, autóctones da ilha de Madagascar, têm um 

complexo de dependência dos colonos, e é esse fenômeno que explica o processo de 

colonização. “[...] desde sua infância, existe nele um gérmen de inferioridade” (Fanon, 

2008, p. 84).   

Mannoni evoca a ideia de que nas antigas lendas dos povos colonizados já há a 

presença “de estrangeiros vindos do mar e destinados a trazer benefícios” (ibid., p. 94). 

O autor também defende que o racismo não é responsabilidade das civilizações 

europeias, mas que “o racismo é obra de pequenos comerciantes e de pequenos colonos 

que deram duro durante muito tempo sem sucesso” (ibid., p. 86), além de afirmar que 

não é gerado por questões econômicas: “na África do Sul, os operários brancos 

mostram-se tão racistas quanto os dirigentes e os patrões – e às vezes mais ainda” (ibid., 

p. 85). Nesse contexto, o autor afirma que o autóctone tem uma condição natural de 

dependente, e o europeu, de chefe. Assim, o malgaxe que não aceita ser dependente 

passa a sofrer por um complexo de inferioridade, por perturbar a ordem natural das 

coisas. Além disso, ele pretendeu encontrar, por meio de uma investigação psicanalítica, 

nos sonhos dos autóctones o desejo coletivo de ser colonizado.  

O que Fanon alerta é “o que exigimos de Mannoni é que nos explique a situação 

colonial” (ibid., p. 91). Os malgaxes foram levados a acreditar, pela imposição colonial, 

que seu povo é a expressão do Mal na terra, que são bestas, sua identidade foi destruída, 

seu território segregado. A partir desse cenário, a única expressão válida de humanidade 

passa a ser a do colono, e a partir do reconhecimento deste outro que se torna possível 

ser humano (ibid., p. 94). O complexo de inferioridade, decorrente da rejeição de ser 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025105, 2025. 

 

verdadeiramente assimilado e aceito pelo colono, passa por essa explicação social, e não 

por uma formação do gérmen do colonizado. O modo como esse mecanismo de 

identificação com o opressor acontece será trabalhado no próximo capítulo.   

O filósofo argumenta, se opondo diametralmente à teoria de Mannoni, que a 

responsabilidade pela colonização não passa de indivíduos particulares, e sua razão se 

fundamenta economicamente. Ele demonstra como o racismo do operário pobre e 

branco é usado como ferramenta para ocupar o lugar e subordinar o colonizado, 

mantendo o nativo em uma condição de inferiorização. Os brancos conservam seus 

privilégios, e lhes é conferida a segurança de não caírem ainda mais na escala social 

(Fanon, 2008, p. 87).  

A crítica feita a Mannoni também resvala em uma certa maneira de investigar 

os conflitos psiquiátricos. Ao desconsiderar as relações sociais e econômicas da luta de 

classes, as análises tendem a interpretar sonhos, assim como uma série de sintomas 

patológicos, por meio da teoria clássica da Psicanálise. Para o filósofo, nesse contexto, 

as descobertas de Freud não nos são de nenhuma utilidade (ibid., p. 98). Desconsiderar 

isso gera diversos erros, pois “o fuzil do soldado senegalês não é um pênis, na verdade 

é um fuzil Lebel 1916. O touro negro e o bandido não são lolos, ‘almas substanciais’, 

mas uma irrupção, durante o sono, de imaginações reais” (ibid., p. 100).        

Acerca das análises oníricas, Fanon apresenta um sonho de um homem negro 

que deseja ser branco. Ao analisar tal sonho, ele percebe um complexo de 

inferioridade que funda e do qual depende “uma sociedade que afirma a 

superioridade racial” e orienta:   

Enquanto psicanalista, devo ajudar meu cliente a conscientizar seu 

inconsciente, a não mais tentar um embranquecimento alucinatório, 

mas sim a agir no sentido de uma mudança das estruturas sociais. 

(ibid., p. 95). 

   

A sociogenia parte desse pressuposto revolucionário, no qual o diagnóstico 

clínico não pode desconsiderar o contexto social em que o indivíduo está inserido. Há 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025105, 2025. 

 

doenças que são produzidas socialmente, e o tratamento não pode fazer com que o 

paciente ou o sujeito político se adeque a uma estrutura colonial. Seguir em um 

movimento diferente desse pode levar a mistificações, assim como conduziu a análise 

de Mannoni. O processo de cura perpassa por entender as causas na estrutura social e 

agir sobre essas: o "prognóstico está nas mãos daqueles que quiserem sacudir as raízes 

contaminadas do edifício” (Fanon, 2008, p. 28). 

 

Referências bibliográficas 

BERNARDINO-COSTA, J. A prece de Frantz Fanon: oh, meu corpo, faça sempre de 

mim um homem que questiona! Civitas: revista de Ciências Sociais, v. 16, n. 3, p. 504-

21, 2016. DOI: 10.15448/1984-7289.2016.3.22915. Disponível em: 

https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/civitas/article/view/22915. 

Acesso em: 8 maio 2024. 

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Tradução de Ligia Fonseca Ferreira e Regina 

Salgado Campos. Rio de Janeiro: Zahar, 2022.  

______. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. Salvador: 

EDUFBA, 2008.  

______. Por uma revolução africana: textos políticos. Tradução de Carlos Alberto 

Medeiros. Rio de Janeiro: Zahar, 2021. 

FAUSTINO, Deivison. Frantz Fanon e as encruzilhadas: Teoria, política e subjetividade. 

São Paulo: Ubu Editora, 2022. 

FIGUEIRÓ, Lucas Woltmann. Na pista de Frantz Fanon: notas sobre alienação e 

racismo. Revista Ciências Humanas, v. 13, n. 3, 2020. DOI: 10.32813/2179-

1120.2020.v13.n3.a654. Disponível em: 

https://www.rchunitau.com.br/index.php/rch/article/view/654. Acesso em: 25 

jun. 2025. 

GAGNEBIN, Jeanne. Walter Benjamin ou a História Aberta. In: BENJAMIN, Walter. 

Magia e Técnica, Arte e Política: ensaios sobre literatura e história da cultura. 8. 

ed. São Paulo: Brasiliense, 2012. 

KHALFA, Jean. Reler Fanon. Revista XIX, n. 3, p. 88-116, 2019. Disponível em: 

https://periodicos.unb.br/index.php/revistaXIX/article/view/21610. Acesso 

em: 9 out. 2024. 

NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da Moral: uma polêmica. Tradução de Paulo 

César de Souza. 13. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2009. 

SOUZA, Neusa. Tornar-se Negro ou As Vicissitudes da Identidade do Negro Brasileiro em 

Ascensão Social. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1983. 

https://www.rchunitau.com.br/index.php/rch/article/view/654
https://periodicos.unb.br/index.php/revistaXIX/article/view/21610

