A Terra tatil em Plotino:

dificuldades e possibilidades de trabalho
Jodo Victor Kropf Garcia

Resumo

Este artigo investiga a topica da Terra tdctil, quer dizer, a topica em que ¢ atribuida a Terra o
sentido do tato. Ela aparece em uma pequena passagem das Enéadas de Plotino (IV,4 [28]. 26,
5-9) e se apresenta inserida na discussao sobre a sensibilidade das estrelas e planetas. Este tema
¢ aparentemente incompativel com a discussdo sobre a sensibilidade em seres nio humanos

nas Enéadas. Dada a escassez de bibliografia sobre o tema, a discussdo aqui proposta ¢ de uma

\

simples apresentacdo de questdes e problemas referentes a tdpica, demonstrando as
possibilidades de andlise a partir da bibliografia disponivel.
Palavras-chave: Plotino; Terra; percepgao-sensivel; tato.

Introducao e metodologia

O problema da Terra tétil, que aparece na Enéada IV. 4[28]. 26, 5-10, é bastante
peculiar (aparentemente, esse tema ndo ocorre, com esta formulagao particular, em
nenhum outro texto da Antiguidade)? e permite uma série de questoes sobre o mundo
sensivel (acerca da aioBnoig dos astros, e dos seres vivos em geral) no pensamento
plotiniano. Apesar de parecer algo distante para nds, conferir a Terra um estatuto de
ser vivo divino é comum em textos da antiguidade, normalmente associada a deuses
como Deméter ou Héstia em diversos textos, se repetindo em textos platonicos e
neoplatonicos. Porém, a discussdo sobre sua posse de sensagdes nao parece ser. O que
torna, em certa medida, curiosa a falta de bibliografia sobre o assunto.

O tema da sensibilidade da Terra (mais especificamente o sentido do tato) foi

pouco trabalhado pelos comentadores de Plotino, rendendo, no geral, apenas notas de

! Bolsista de Iniciagdo Cientifica UFF/CNPq, vigéncia 2023/2024, sob orienta¢io do Professor Marcus
Reis Pinheiro, do Departamento de Filosofia.

* Importante indicar que a Teologia de Aristdteles (texto drabe erroneamente atribuido ao estagirita, que
foi posteriormente identificado como uma recepgio das Enéadas de Plotino, com inser¢des de Porfirio)
faz referéncia a sensacdo da Terra em seu prologo: Ceph. 98 (seguindo a numeracio de Henry-

Schwyzer), porém, sem mencionar o tato especificamente.



Thatéima,v. 1,n.1,€2025103, 2025.

rodapé e curtos comentdrios sobre a topica em si.’ Por conta dessa falta de bibliografia,
serdo descritas aqui trés possibilidades de acesso a questdo: (1) a comparagao da
descricdo dos sentidos da Terra com os astros; (2) o debate dos sentidos nas Enéadas;
(3) a abordagem sinestésica do tato com os outros sentidos — de maneira a demonstrar
suas dificuldades de abordagem e possibilidades de anélise, sem necessariamente
buscar solucdes para esses problemas. Dessa forma, o artigo ¢ dividido em duas partes:
a primeira, em que introduzo o problema e algumas dificuldades préprias a ele, e uma
segunda, em que a posi¢ao dos comentadores ¢ debatida e as possibilidades de andlise,
dentro do que foi trabalhado por eles. Nao hd pretensdo de, neste artigo, resolver o
problema tio pouco discutido. Seu intuito ¢ apenas de expor a relevancia da topica,
apresentar a posi¢ao dos principais comentadores e de cogitar possibilidades de acesso

\ “
a questao.

O tato da Terra e os astros

O roteiro que leva ao problema da percepgao da Terra é simples: na Enéada IV.
4 [28]. 26 ¢ descrita a maneira como os astros tomam conhecimento, através da
unidade do cosmo, das preces feitas a eles e como os magos conseguem impelir certas
agOes a partir desta mesma unidade, aproveitando-se da “simpatia universal?* A partir
dessa discussdo, ¢ posta a pergunta: deveria a Terra possuir sensagdes? A resposta ¢
positiva, j4 que, como foi discutido anteriormente no texto, os astros sao capazes de
ouvir (dxovew) e ver (0pdv) (IV. 4 [28]. 25, 13-14), mas somente a Terra ¢ concedido
(dwxaopev) o sentido do tato (a¢r}), ou mais precisamente, é concedido a ela a
percepgao titil de grandes objetos:

Conhecimentos de preces vém a ser como que por coligagdo e por

certa condi¢do de elementos combinados, e os atos de criar s3o assim;

3 Para os comentdrios e notas das edi¢des das Enéadas, olhar a segunda sessdo e a nota 9 deste artigo.
* Sobre a simpatia universal e sua relagdo com a magia, ver Emilsson (2015) e Pinheiro (2022).
2



Thatéima,v. 1,n.1,€2025103, 2025.

também nas artes dos magos tudo ¢ para o conectado; e isso ¢ por
poténcias que seguem de modo simpatctico. E se € isso, por que nao
concederemos que a terra sinta? Mas quais sensagdes? Ou por que
ndo, primeiramente, o tato, das partes pelas partes, em que a sensagao
¢ transmitida a parte regente da alma e para o todo, como o do fogo
e dos outros elementos? E mesmo que o corpo seja de movimento
dificil, certamente nio é imdvel. Mas as sensagbes nao serdo de
pequenas coisas, mas de grandes.’ (En., IV. 4[28]. 26, 1-10).

Como se pode ver, apds as perguntas sobre a sensagao da Terra e os tipos de
sensa¢ao que ela deve possuir, o primeiro sentido concedido ¢ o tato. Alguns pontos
servem aqui de qualificagdo para o motivo de a Terra possuir sensa¢des e, como foi
dito, o tipo de sensa¢Oes tdteis que ela possui. O primeiro ¢ a relagio movimento-
percepgao, que parece ser indicado como fundamental no texto — como veremos mais
tarde, ponto de foco dos comentadores. O segundo ¢ a especificidade do tato da Terra.
Como um ser vivo de tamanho consideravel, sua percepgdo s6 pode ser de grandes
objetos. H4 também a relagao, ndo tdo clara, entre a Terra e os astros, que, apesar de
ocuparem o mesmo nivel ontoldgico nas Enéadas, recebem sensacoes distintas. Os
astros possuem apenas a visdo e a audi¢do, enquanto a Terra tem os cinco sentidos (cf.
En.,IV.4[28].26).

A associagdo da Terra e os planetas ¢ algo comum nas Enéadas. Mas devemos
ter em mente que a Terra nao ¢ exatamente um planeta para o pensamento antigo,
mas o mundo enquanto tal — e enquanto mundo, nas Enéadas, associada a Héstia e a
Deméter (IV.4[28].27,16-17; 30, 19-20).* Mesmo assim, a maneira como Plotino trata
da Terra ¢ semelhante a descricio dos astros. Ela partilha do mesmo estatuto

ontoldgico — sendo mais elevado —, com ela sendo considerada o primeiro ser a receber

3 Todas as tradugdes das Enéadas usadas neste artigo sio de Maia (Plotino, 2022).
¢ Esse tipo de associa¢io da Terra com divindades — ¢ mesmo como um ser vivo — ndo ¢ uma
caracteristica individual do corpus plotiniano. Outros autores inseridos na mesma tradi¢io fazem o
mesmo. Para uma discussao sobre a Terra como um ser vivo divino na antiguidade ver Steel (2009).

3



Thatéima,v. 1,n.1,€2025103, 2025.

uma alma individual. Essa defini¢do ocorre, inclusive, dentro e em uma comparagao

com OS astros.

Alguém perguntaria primeiro se hd alma na terra, se ¢ da esfera do
todo, a unica que Platio parece primeiramente dotar de alma, tal que
um raio de luz na terra, ou ao dizer novamente que ela ¢ a primeira
e a mais antiga dentre os deuses no céu, dd a ela alma tal como
também aos astros; [...] se s3o vistos muitos viventes que vém a ser
desde a terra, por que nio diria ser ela mesma um vivente? E sendo
tamanho vivente e ndao pequena moira do todo, por que nao
afirmaria que ela tem inteligéncia e que assim ¢ um deus? E se
também ¢é cada um dos astros, por que ndo serd vivente a terra, sendo
parte do todo vivente? (En., IV. 4 [28]. 22, 5-20).

No trecho, a Terra é, portanto, assim como dito no Timeu (40c), um dos deuses

primordiais ¢ um {®ov, possuidor de vodg¢. Portanto, uma das divindades mais

importantes possuidora de um corpo em conjunto com o Sol e a Lua. Por que entio,

diferentemente dos outros astros, ela possuiria um sentido menos elevado, como o

tato? A pergunta se torna mais relevante quando analisamos no preladio a revelagao

de que a Terra possui sensagoes, pois ¢ em comparagdo com 0s astros que a semente

da discussao ¢ plantada no texto.

Mas quanto ao sentir, como ¢ Como também os astros? Pois nao ¢é
nem de carnes o sentir, nem de modo geral deve-se dar corpo a alma,
para que ela sinta, mas deve ser dada alma ao corpo, para que o corpo
seja e se salve; para a alma que tem capacidade de julgar, tem inicio,
ao olhar para o corpo, fazer o julgamento das impressdes dele. Mas
quais sdo as impressOes da terra, e seus julgamentos? Uma vez que as
plantas, enquanto da terra, ndo sentem. (En., IV. 4[28]. 22, 27-33).

A discussdo da sensagdo de Terra precisaria entdo passar pela discussao sobre a

sensagdo dos astros. Por ndo terem corpos semelhantes aos nossos (“ndo tem carnes o

sentir”), a explicacdo se complexifica, pois isso parece indicar que o tipo de sensagao

produzida nesses seres ¢ diferente da humana, mesmo possuindo os mesmos sentidos.

O préprio tema da aicbyaig dos astros ¢ bastante comentado (como em IV. 3 [27]. 24

- 4 [28]. 17; 225 25; 30; 41; 42). Com isso em mente, outro caminho para o debate

4



Thatéima,v. 1,n.1,€2025103, 2025.

poderia ser morfoldgico e sensorial a respeito da diversidade dos 6rgdos dos sentidos
entre os {®o, mais especificamente, quanto aos {dx que possuem Orgaos diferentes dos
humanos. Nesse sentido, usar as conclusoes de Plotino sobre a sensa¢do dos astros ¢
relevante. Porém, ndo sem suas dificuldades, j4 que de alguma maneira, a percep¢io-
sensivel dos astros ¢ negada em uma discussao posterior:

O sol, ou outro astro, ndo ouve. E vem a ser o que € segundo a prece,
porque uma parte veio a ser simpdtica com outra, COmo em unica
corda estendida: pois tendo sido movida embaixo, em cima também
tem movimento. E frequentemente uma tendo sido movida, outra
tem tal que a sensagdo segundo a sinfonia e por estar harmonizada
por uma s6 harmonia.” (En., IV. 4 [28]. 41, 1-6).

E significativo que a negagio da audigiio e da visio dos astros seja novamente
em uma discussio magica. Mas a mesma conclusdo deve ser aplicada a Terra? Para
Caluori (2015), sim — como veremos na proxima sessao. Porém, aplicar essa conclusao
carrega suas proprias dificuldades, j4 que nio ¢ afirmado no texto que a Terra nio
possui sensagoes. Assumir que tudo o que ¢ dito sobre os astros deve ser também
transplantado para a Terra seria afirmar implicitamente que o texto nao pode ser
dissonante consigo mesmo. Além disso, o préprio texto abre possibilidade para
abordar a Terra como um ser semelhante, mas nio igual aos astros. Dessa forma,
podemos questionar até que ponto a Terra e os astros sio semelhantes, e em que

medida as conclusdes tiradas sobre um desses seres podem ser aplicadas ao outro.

Problemas e possibilidades de pesquisa
Como foi dito, sdo breves os comentdrios sobre a sensacao da Terra, ndo havendo

trabalhos abordando especificamente o problema. Kalligas faz mengio a descri¢ao do

7 A mesma negacdo aparece mais vezes, como em En., IV. 4 [28]. 42, 1-3; 23-25.
5



Thatéima,v. 1,n.1,€2025103, 2025.

tato como um elemento terroso por exceléncia e da diferenca de percepgao entre a Terra

e os Astros em um pequeno pardgrafo de seu comentdrio as Enéadas:

26.5-12. Ei 0¢ tod7o . . . pn AavBévewy: P.[lotino] seems here willing
to ascribe to the earth something over and above mere participation
in cosmic “awareness” (sunaisthésis), as is the case with the stars (see
above, 24.21-23): it somehow senses what takes place on it —
provided that such occurrences are of sufficient size. Although this
retreat can perhaps be explained by the prevalence of popular beliefs
concerning “mother” earth’s ability for sense-perception, or other
relevant Stoic theories (cf. Theiler 1930, 73), it also ties in well with
the view expressed in Galen PHP [Sobre as doutrinas de Hipdcrates
e Platdo] VII, 5.42-44, 462.3-9, according to which touch is the
“earthliest” (geodesteron) of the senses. P.[lotino] also accepts that,
notwithstanding its cumbersomeness (cf. above, my comment on
22.26), the earth cannot be utterly immobile, because it has to react
to the movements and influences of other heavenly bodies. Cf.
Pllatao]. Ti[meu]. 40b8; and CH [Corpus Hermeticum] XII 17,
181.3-8. (Kalligas, 2023, p. 102).

Como se v¢, ele indica uma relagdo entre a passagem e 0 pensamento estoico
(ja apontado por Theiler como sendo de Posidonio), e a possivel relagdo descrita por
Galeno do tato como um sentido “terroso” (yewdeatépw).® Porém, sem desenvolver o
problema profundamente. O outro ponto marcado por ele € a diferenca significativa
entre a forma de percep¢io da Terra e dos astros que habitam o circuito celeste. Este
segundo tdpico parece ser o mais dissonante entre os comentadores, por isso acho que
podemos comegar a olhar o problema através dele. Por exemplo, na edi¢do Harder-
Theiler, ndo hd diferenga. Em sua interpretacdo, a percepcao da Terra ocorre através da
simpatia, assim como a dos outros astros (¢f. Plotin, 1962, p. 524). Jd para Caluori
(2015, p. 128), nenhuma alma divina pode ser perturbada pelo que ocorre no mundo

/. : ~ \ 7. ~
SCHSIVCI, por estarem i1mersas na contemplagao. No que tange a toplca da sénsagao da

% Entretanto, nao faz mengao ao fragmento DK B 109 de Empédocles, retirado do Sobre as Doutrinas da
Hipdcrates e Platdo, de Galeno (encontrado também no De Anima, 404b10-15), nem a duas passagens
do De Anima (423a11-17 e 425a8) em que o tato ¢ associado ao elemento terra. Essa relagdo parece ser
frutifera para abordar o problema, porém ndo trabalharei essa questdao no presente artigo.

6



Thatéima,v. 1,n.1,€2025103, 2025.

Terra, ¢ comparando-a com os demais astros que Caluori explica, na sua interpretagao,
as razoes para que ela nao tenha percepgao sensivel:

Firstly, see Ennead IV 4, 22: “But how does the soul of the earth
perceive? For how do also the stars perceive?” (Enn. IV 4, 22, 27f).
Secondly, at the beginning of chapter 24, Plotinus is still concerned
with the question of whether the soul of the earth perceives or not.
Starting with this question he explicitly generalises it to include all
visible gods: “But if this is so, our investigation should not be
confined to the earth, but must be about all the stars and most of all
about the whole heaven and the world” (Enn. IV 4, 24, 12-14).
Thirdly, in his discussion of whether the stars hear our prayers and
need memory to remember them and to act later according to the
prayers, Plotinus also resumes his discussion of the earth and, in
chapter 30, discusses the soul of the earth (called Demeter and
Hestia) in the context of the discussion of the souls of the stars.
(Caluori, 2015, p. 132).

A defesa de Caluori se baseia na relacdo que o texto das Enéadas cria entre a
Terra e os astros, sem levar em conta as diferengas marcadas no préprio texto, como,
por exemplo, o fato de que ¢ dito que a Terra precisa do olfato para a reposicao de
liquidos para nutrir os seres que dependem dela (IV.4 [28].26,17-20). Como, também,
que nessa conjuntura ¢ significativo que sentidos, como o tato, sejam reservados a ela,
e que os demais astros — que ouvem (dxovew) e veem (Opdv), mas apenas
acidentalmente (xato cvpBepnxog) (IV. 4 [28]. 25, 13-14.) — ndo o possuam, mesmo
que a sensacdo lhes seja negada posteriormente no texto. O curioso ¢ que Caluori,
mesmo abordando o tema da percepgao sensivel da Terra, ndo cita a passagem em que
os sentidos dela sao trabalhados nas Enéadas (¢f. Caluori, 2015, p. 125-8; 132-3). A
interpreta¢do de Caluori ndo aborda a Terra em sua especificidade no texto plotiniano,
mesmo que, ao final, ele chegue 2 mesma conclusao.

Note-se que essa atribui¢do animica que aparece no trecho ¢ importante nesse
contexto, pois, como apontou Kalligas, ela ¢ necessiria a relagio movimento-

percepcdo (nogao cldssica de que a presenca da alma, que produz o movimento,



Thatéima,v. 1,n.1,€2025103, 2025.

causaria por consequéncia, a percep¢ao), ponto salientado pelos demais
comentadores.” A relagdo movimento-percep¢ao e a percep¢ao através da simpatia, a0
mesmo tempo que sdo questdes comuns a Antiguidade e também a aicOyoig
plotiniana, ndo explicam sozinhas a concessdo do tato a Terra. O foco que os
comentadores dio a relagio do movimento com a sensibilidade pode indicar, também,
certos sintomas da dificuldade que ¢ abordar ndo apenas os sentidos, mas as questoes
do mundo sensivel, nas Enéadas:

As so often happens when Plotinus is discussing aspects of the
sensible world, we find that the evidence is incomplete as well as
scattered, and that the coverage of the subject is uneven. Thus we
find that Plotinus has very little to say about smell, taste and touch,
and not a great deal about hearing. There is a short but detailed

? Bouillet, em sua traducdo das Enéadas (1859, p. 370, n. 4) afirma: “Creuzer remarque judicieusement
que les mots ovy dyivytov, non immobile, signiflent ici sensible, et non pas mobile, comme le
prétendaient Philolaus et les Pythagoriciens: v yijv ody dytwjrov eivar (Plutarque, De Placitis
philosophorum, III, 13).”. Jesds Igal, em nota a sua tradugdo (1985, p. 413, n. 131), tampouco esclarece
alguma coisa, embora, ao remeter a uma nota anterior (p. 407, n. 107) em IV. 4[28]. 22, 15-35, comente
sobre a relagdo percep¢ao-movimento, onde hd uma defesa da relagdao percepgao-movimento na Terra
e nos astros. Bréhier (Plotin, 1993, n. 1) sustenta que: “IT est déja indiqué au chapitre xxn, 1. a6 sq. que
I'immobilité de la terre n'est qu'une immobilité locale.”. Brisson e Pradeau, nas notas explicativas a
tradugdo (2009), oferecem trés observagdes sobre a passagem: a primeira (p. 258, n. 245), indicando de
maneira simplificada a razdo de ser necessdrio conceder sensagdes a Terra. “Puisque les deux conditions
énoncées plus haut se trouvent remplies : la sensation ne peut se faire sans organe (chap. 23) et elle
s'explique par le besoin dans lequel nous sommes (chap. 24. 1-12), il faut accorder la sensation a la terre
(chap. 26, 5-fin).”. A segunda (p. 258, n. 246), em que ele indica a apropriacdo da terminologia técnica
estoica de hegemonikon por Plotino. “Plotin se réapproprie une idée des stoiciens en prenant soin
d'éviter leur vocabulaire technique, car Plotin parle de hégoiimenon non et les stoiciens,
d’hegemonikédn.”. E, por fim, a terceira (p. 258, n. 247), em que ele disserta sobre o movimento lento
da Terra como um dificultador para a percepcio sensivel, que provém do Timeu, 55d-e. “Il s'agit de la
terre, qualifiée dans le Timée (55d-e) de corps duskinéton. Comme la connaissance sensible résulte dans
un premier temps de la transmission d'un mouvement, le fait d'étre difficile 8 mouvoir constitue un
handicap pour la terre en ce qui concerne la sensation.” Além destes, Dillon & Blumenthal, em seu
comentdrio as Enéadas (Plotinus, 2015, p. 403-5), ndo fazem propriamente uma observacio técnica
dentro da obra de Plotino, mas aproximam a ideia, diacronicamente, da Teoria de Gaia (1974), de
James Lovelock, insistindo que o tipo de sensagdo e consciéncia que € conferida & Terra na Enéada
poderia, de algum modo, antecipar o modelo de Lovelock da Terra entendida como um ser vivo. Mais
adiante, porém, eles abordam genuinamente o texto plotiniano, observando o movimento da Terra
como um indicio de que ela possui alma e o uso da terminologia estoica com o termo hégoumenon,
como também sua percep¢io de grandes coisas.



Thatéima,v. 1,n.1,€2025103, 2025.

treatment of the question why large objects appear small at a
distance (II.8), a thorough discussion of the questions involved in
the possible role of a medium between the percipient subject and
the object of sensation (IV.S), but nothing on, for example, the
composition of the sense organs. Without wishing to deny that
Plotinus had any interest in explaining the phenomena of the
sensible world, we may perhaps keep in mind the possibility that the
subjects he picks for discussion are at least to some extent those
which will contribute to the study of the intelligible world and the
relation of the constituents of the sensible world with higher reality.
(Blumenthal, 1971, p. 68-9).

Apesar de, como indica Blumenthal, os sentidos serem temas efetivamente
tratados nas Enéadas, eles aparecem de maneira escassa e, quando entram em cena, a
énfase vai para a visao, e em outros momentos para a audi¢ao, por estes serem sentidos
que se aproximam da contemplagdo (fewpic).’® Mesmo quando trabalhados de
alguma forma, diferentemente de autores como Aristételes, em que hd uma descrigao
clara das partes do sistema cognitivo — ou seja, uma separacao entre a descri¢do
mecanica dos 6rgaos sensoriais e o que ¢ de fato percebido —, as Enéadas nao abordam
o tema dessa maneira. Por consequéncia, os comentadores dao mais aten¢do a
percepcdo em detrimento da sensa¢do. Alguns artigos foram publicados sobre os
sentidos como a visio e a audi¢do,'’ mas a maioria nio lida com o tema diretamente.
Na abordagem que tem sido discutida nas dltimas décadas, a aicbyoig € considerada
como percepgdo e como um tipo de conhecimento antagdnico a Gewpia'?, o que

mostra a reduzida bibliografia disponivel.

19 Um bom exemplo estd em I. 6 [1]. 3, em que a audigio, assim como a visdo, tem mais facilidade de
reconhecer as coisas belas. A mesma atengdo a visao e 2 audi¢do é concedida em IV. 5 [29], sendo esses
os unicos dois sentidos sendo diretamente trabalhados. Em IV 6 [41], 1, sentidos como o paladar, olfato
e o tato sdo deixados de lado na discussdo com a promessa de que os resultados da observagio da visio
podem ser aplicados a eles.

1 Por exemplo, Ferwerda (1982) e Gurtler (2018).

12 Oliveira (2020) apresenta um 6timo artigo indicando o problema da percepcio-sensivel no corpus
plotiniano, suas teorias e dificuldades. Em seu artigo, ela define duas vertentes de interpretagio da
percepgao-sensivel em Plotino. A primeira, chamada realista, ¢ a segunda, representacionista. A

9



Thatéima,v. 1,n.1,€2025103, 2025.

Quando buscamos descrigdes sobre o tato ou teorias sobre ele, pouco pode ser
dito de maneira concreta nas Enéadas, como indica o levantamento lexical feito por
mim."> A maior parte dos usos ¢ metafdrica ou estd em uma descricio pouco
explicativa. Nessa perspectiva, uma maneira de abordar o problema seria, por exemplo,
identificar as conclusGes tiradas sobre a visdo e da audig@o e aplicd-las ao tato. Porém,
mesmo com essa possibilidade, é importante ter em mente que, nas Enéadas, cada
sentido possui sua peculiaridade. Por exemplo, em certo momento, hd a tentativa de
se entender a visao como uma espécie de tato (IV. 5 [29]. 4, 17-28), posi¢do que ¢
deixada de lado prontamente por Plotino, como indica Kalligas:

Consequently, in that manner, sight becomes a kind of touch,
inasmuch as the sensory organ itself is extended until it comes into
direct contact with its object. P.[lotino] identifies two possible
reasons that would lead one to put forward such a claim: either (i)
because there is a need to cover the distance separating the two; or
(ii) because some other body is interposed and obstructs
transmission. In case (ii), the removal of the interposed body would

immediately restore sight, without the need for anything else. In case

primeira defende que as coisas existem no mundo de fato, mesmo sem a percep¢ao, enquanto a segunda
considera que a percep¢ao so acessa uma representagao das coisas sensiveis (Oliveira, 2020, p. 464). Para
uma discussdo mais completa da aigbnoig em Plotino, ver Clark (1942); Blumenthal (1971; 1976);
Morel (2002); Bonazzi (2005); Emilsson (1996; 2008); Magrin (2010); Chiaradonna (2012).

'3 Os lemmata principais usados nas Enéadas que se relacionam diretamente com o tato sdo: dmtw (por
uma coisa em contato com outra), que aparece nove vezes (II. 4 [12]. 14, 23; 9 [33]. 6, 7; I1L. 6 [26]. 15, 5;
II. 9[13]. 2, 7; IV. 4 [28]. 13, 10; 5 [29]. 4, 23; V. 1 [10]. 8, 14; VI. 7 [38]. 1, 5.); Gy (tato; agdo de tocar),
20 vezes (II. 1[40]. 6, 9; 4 [12]. 12, 30; 31; 8 [35]. 1, 22; IV. 3 [27]. 19, 17; 19; 4 [28]. 23, 36; 26, 6; 5 [29].
1,145 2, 55; 4, 14; 23;42; 7 [2]. 8,35; VL. 1 [42]). 12, 5; 3 [44]. 17, 55 18, 17; 7 [38]. 12, 28; 9 [9]. 11, 24.);
éxteivw (estender as mdos para pegar algo), 20 vezes (I1. 4 [12]. 7, 12; 7 [37]. 1, 21; 54; 2, 17; 8 [35]. 2, 14;
III. 6 [26]. 17, 11; IV. 3 [27]. 9, 40; 44; 15, 4; V. 1 [10]. 6, 10; 2 [11]. 2, 27; 8 [31]. 1, 26; VI. 4 [22]. 2, 30;
13, 25 4; 5; 15; 17; 5 [23]. 10, 46; 6 [34]. 1, 55 17, 27; 7 [38]. 1, 55; 35, 36.); Ovyycvw (tocar em algo ou
alguém), quatro vezes (IV. 7 [2]. 8, 13; V. 3 [49]. 10, 43; V1. 9 [9]. 4, 27; 7, 4.); xoA\dw (colar, unir uma
cotsa a outra), trés vezes (I 1 [40]. 6, 31; 35; IIL. 6 [26]. 14, 23.); voogow (no grego pds-helénico, focar
gentilmente), também 3 vezes (IV. § [29]. 1, 18; VL. 6 [34]. 12, 5; 6.). Enquanto, os secundérios, que tém
alguma relagdo com o ato de tocar, como a de adjetivar o objeto tocado sio: dppoyy| (foque entre rochas),
uma vez (II1. 6 [26]. 2, 11); podaxds (agraddvel ao toque; macios suave), trés vezes (1. 4 [12]. 12, 325 1V. 7
(2]. 4, 23; 8, 36.); axAnpog (duro; seco; dspero), trés vezes (1. 4 [12]. 12, 32; 9 [33]. 18, 26; IV. 7 [2]. 23.);
axMpédty¢ (dureza; rigidez), uma unica vez (II. 1 [40]. 6, 50.). A andlise foi feita usando a base de dados
TLG.

10



Thatéima,v. 1,n.1,€2025103, 2025.

(1), we need to assume, again, that the visible object is completely
inert, that is, that nothing radiates from it to its environment. Yet
this contradicts the observation that even touch has the ability, in
certain cases, to receive stimuli from afar, such as, for example, the
thermal radiation from a fire, which is much more potent and faster
than heat transmission through the air. (Kalligas, 2023, p. 140).

A necessidade de diferenciar os sentidos causa dificuldade para essa saida,
principalmente, por Plotino evitar mesclar os sentidos em seu discurso. Por outro lado,
abordar a especificidade do tato, que ndo é recorrente no texto, a partir de sentidos que
possuem as suas proprias singularidades nao seria, em principio, uma boa estratégia.
Dessa forma, o estudo da t6pica pela dtica de uma abordagem “sinestésica” (permutando

a percepgao entre dois ou mais sentidos) se torna de mais dificil execucao.

Conclusao

A andlise desenvolvida no artigo indica como a abordagem dos comentadores
pode ser frequentemente enviesada pela tentativa de harmonizagao entre os diferentes
trechos das Enéadas, sem dar a devida atengdo a especificidade da Terra no corpus
plotiniano. A no¢ao de uma univocidade ou de que a doutrina plotiniana nao pode
ser conflitante consigo mesma conduz a esse tipo de leitura dos comentadores. Talvez
o melhor exemplo nesse caso seja a leitura de Caluori — também por ser o texto mais
completo sobre o assunto até o presente momento. A analogia entre a Terra e os astros,
se vista dessa maneira, funciona muito bem para negar-lhe a percep¢io sensivel, como
¢ muito bem argumentado por ele. Mas, por seguir essa abordagem, ele ignora
passagens em que a descricio da Terra diverge da condigio dos astros. E claro que essa
¢ uma questdo puramente metodoldgica, mas isso ndo quer dizer que ndo possa ser
contestada. Ao mesmo tempo, hd pouco para se embasar para debater o tema, e o
mesmo problema de falta de bibliografia demonstrado aqui se aplica a sua pesquisa.

Ainda assim, caminhos de investigagdo sdo possiveis de serem explorados, como a

11



Thatéima,v. 1,n.1,€2025103, 2025.

comparacdo da descricio dos sentidos dos astros, ndo com um propdsito de
uniformizagdo, mas de realcar suas diferencas. Desse modo, a abordagem seria a de
apontar indiretamente para as caracteristicas sensiveis da Terra através da negagao do
que ela ndo €. Outros autores que tentam de alguma maneira trabalhar o problema
sofrem da mesma forma.

Como foi dito, as dificuldades de tratamento do problema se devem, em parte,
a natureza esparsa e com que os sentidos sao abordados nas Enéadas. Mesmo com o
privilégio concedido a visdo e a audi¢do por sua associagdo com a contemplac¢io, a
discussao acaba relegando seu aspecto mecanico (do funcionamento dos 6rgios
sensoriais) a um papel secunddrio. Esse aspecto ¢ repercutido pela maneira como os
comentadores abordam a percepgao-sensivel, o que torna mais dificil tratar de
sentidos como o tato, que aparecem com pouca frequéncia, como demonstrado pelo
levantamento lexical. A mencio de Kalligas a relacio entre o tato e a “terrosidade” do
sentido, por exemplo, ainda que relevante, permanece superficial diante da
complexidade do tema, ainda que sirva de pista para um possivel desenvolvimento da
questdo futuramente. O préprio exame de no¢des como sympatheia do cosmo, e a
articulagdo entre movimento e percep¢ao sao também maneiras de lidar com a
problemadtica. O mesmo pode ser dito sobre a via sinestésica que, embora promissora,
esbarra na rigidez com que os sentidos sio trabalhados e diferenciados nas Enéadas, o
que limita a eficdcia de analogias cruzadas entre eles.

Nio houve pretensido de resolver todos esses pontos abertos na discussao, mas
apenas demonstrar as possibilidades e os limites encontrados com cada uma delas no
que tange a tépica da Terra tdtil. Mesmo que o tema tenha sido pouco trabalhado, ¢ a
partir das abordagens dos comentadores que essas possibilidades se apresentam. Os
aspectos do mundo sensivel nos estudos plotinianos — e neoplatonicos no geral — tém

recebido mais atengao nos dltimos anos. Por isso acredito que o tema da sensibilidade

12



Thatéima,v. 1,n.1,€2025103, 2025.

de seres ndo humanos (no caso, a Terra) seja apenas uma das pesquisas possiveis a

nascerem desse movimento.

Referéncias bibliograficas

Bibliografia primdria

ARISTOTELES. De Anima. Apresentagio, tradugio e notas de Maria Cecilia Gomes
dos Reis. Sao Paulo: Editora 34, 2012.

DIELS, H.; KRANZ, W. Die Fragmente Der Vorsokratiker. Band 1-3. Berlin: August
Raahe, 1959-1960.

PLATAO. Timeu-Critias. Tradugio do grego, introdugio e notas Rodolfo Lopes.
Coimbra: Centro de Estudos Cldssicos e Humanisticos, 2011.

PLOTIN. Ennéades IV. Texte établi et traduit par Emile Bréhier. 17 édition 1927. Paris:
Les Belles Lettres, 1993.

. Les Ennéades de Plotin. Traduit par M. Bouillet. Paris: Hachette, 1859. t. 2.

. Plotins Schriften. Band 1I, Die Schriften 22-29 der chronologischen
Reihenfolge. Ubersetzt von Richard Harder. Neubearbeitung mit
griechischem Lesetext und Anmerkungen fortgefithrt von Rudolf Beutler und
Willy Theiler. Hamburg: Felix Meiner, 1962.

. Traites 27-29. Traduction sous la direction de Luc Brisson et Jean-Frangois
Pradeau. Paris: GF-Flammarion, 2009.

PLOTINO. Enéada IV. Introdugdo, traducio e notas de Juvino A. Maia. Jodo Pessoa:
Idea, 2022.

. Enéadas 1II-IV. Introduccidn, traducciéon y notas de Jesus Igal. Madrid:
Editorial Gredos, 1985.

PLOTINUS. Ennead 1V.3-1V.4.29: problems concerning the soul? Translation with an
Introduction and Commentary John M. Dillon and H. J. Blumenthal. Las
Vegas: Parmenides Publishing, 2015.

. Opera. Ed. P. Henry and H.-R. Schwyzer. Plotiniana Arabica. Trans. G. Lewis.
Paris: Desclée de Brouwer. 1959. t. 2: Enneades 4-5.

Bibliografia secunddria

BLUMENTHAL, H. J. Plotinus’ Adaptation of Aristotle’s Psychology: Sensation,
Imagination and Memory. In: HARRIS, B. R. (ed.). The Significance of
Neoplatonism. Norfolk: Old Dominion University Foundation, 1976. p. 41-58.
. Plotinus’ Psychology: His Doctrines about the Embodied Soul. The Hague:
Martinus Nijhoff, 1971.

13



Thatéima,v. 1,n.1,€2025103, 2025.

BONAZZI, M. Plotino, Il Teeteto, gli Stoici. Alcune osservazzioni intorno alla
percezione e alla conoscenza. In: CHIARADONNA, R. (ed.). Studi sull’anima
in Plotino. Napoli: Bibliopolis, 2005.

CALUORI, D. Plotinus On The Soul. Cambridge: Cambridge University Press, 2015.

CHIARADONNA, R. Plotinus’ Account of the Cognitive Powers of the Soul: Sense
Perception and Discursive Thought. Topo, v. 3, p. 191-207, 2012.

CLARK, G. Plotinus’ Theory of Sensation. The Philosophical Review, v. 51, n. 4, p. 357-
382, 1942.

EMILSSON, E. K. Cognition and this object. In: GERSON, L. P. The Cambridge
Companion to Plotinus. Cambridge: Cambridge University Press, 1996. p. 217-
249.
. Plotinus on Sense-Perception: A Philosophical Study. 12 ed. 1988. New York:
Cambridge University Press, 2008.
. Plotinus on Sympatheia. In: SCHLIESSER, Eric (ed.). Sympathy: A History.
Oxford: Oxford University Press, 2015. p. 36-60.

FERWERDA, R. Plotinus on Sounds: An Interpretation of Plotinus’ Enneads V, 5,519-
27. Dionystus, v. 6, p. 43-57,1982.

GURTLER, G. M. Plotinus on Light and Vision. The International Journal of the Platonic
Tradition, v. 12, p. 151-62,2018.

KALLIGAS, P. The Enneads of Plotinus: a commentary by Paul Kalligas. Translated by
Nickolaos Koutras. Princeton: Princeton University Press, 2023. v. 2.

MAGRIN, S. Sensation and Scepticism in Plotinus. Oxford Studies in Ancient
Philosophy, v. 39, p. 249-97, 2010.

MOREL, P.-M. La sensation, messagere de ’ame. Plotin, V, 3 [49], 3. In: DIXSAUT,
M. (dir.). La connaissance de soi: Etudes sur le traité 49 de Plotin. Paris: Vrin,
2002.

OLIVEIRA, L. Sobre a Percep¢iao em Plotino. Kriterion, v. 146, p. 463-480, 2020.

PINHEIRO, M. R. O Eros da Physis e o mdgico primordial em Plotino. O que nos faz
pensars, v. 30, n. 51, p. 262-79, 2022.

STEEL, C. The divine Earth: Proclus on Timaeus 40bc. In: CHIARADONNA,
Riccardo; TRABATTONI, Franco (ed.). Physics and Philosophy of Nature in
Greek Neoplatonism: Proceedings of the European Science Foundation
Exploratory Workshop. Leiden; Brill. 2009.

14



