
A Terra tátil em Plotino:  

dificuldades e possibilidades de trabalho 
João Victor Kropf Garcia1 

 

Resumo 

Este artigo investiga a tópica da Terra táctil, quer dizer, a tópica em que é atribuída à Terra o 

sentido do tato. Ela aparece em uma pequena passagem das Enéadas de Plotino (IV,4 [28]. 26, 

5-9) e se apresenta inserida na discussão sobre a sensibilidade das estrelas e planetas. Este tema 

é aparentemente incompatível com a discussão sobre a sensibilidade em seres não humanos 

nas Enéadas. Dada a escassez de bibliografia sobre o tema, a discussão aqui proposta é de uma 

simples apresentação de questões e problemas referentes à tópica, demonstrando as 

possibilidades de análise a partir da bibliografia disponível. 

Palavras-chave: Plotino; Terra; percepção-sensível; tato.  

 

Introdução e metodologia 

O problema da Terra tátil, que aparece na Enéada IV. 4 [28]. 26, 5-10, é bastante 

peculiar (aparentemente, esse tema não ocorre, com esta formulação particular, em 

nenhum outro texto da Antiguidade)2 e permite uma série de questões sobre o mundo 

sensível (acerca da αἴσθησις dos astros, e dos seres vivos em geral) no pensamento 

plotiniano. Apesar de parecer algo distante para nós, conferir a Terra um estatuto de 

ser vivo divino é comum em textos da antiguidade, normalmente associada a deuses 

como Deméter ou Héstia em diversos textos, se repetindo em textos platônicos e 

neoplatônicos. Porém, a discussão sobre sua posse de sensações não parece ser. O que 

torna, em certa medida, curiosa a falta de bibliografia sobre o assunto. 

O tema da sensibilidade da Terra (mais especificamente o sentido do tato) foi 

pouco trabalhado pelos comentadores de Plotino, rendendo, no geral, apenas notas de 

 

1 Bolsista de Iniciação Científica UFF/CNPq, vigência 2023/2024, sob orientação do Professor Marcus 

Reis Pinheiro, do Departamento de Filosofia. 
2 Importante indicar que a Teologia de Aristóteles (texto árabe erroneamente atribuído ao estagirita, que 

foi posteriormente identificado como uma recepção das Enéadas de Plotino, com inserções de Porfírio) 

faz referência à sensação da Terra em seu prólogo: Ceph. 98 (seguindo a numeração de Henry-

Schwyzer), porém, sem mencionar o tato especificamente. 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025103, 2025. 

 

2 

 

rodapé e curtos comentários sobre a tópica em si.3 Por conta dessa falta de bibliografia, 

serão descritas aqui três possibilidades de acesso à questão: (1) a comparação da 

descrição dos sentidos da Terra com os astros; (2) o debate dos sentidos nas Enéadas; 

(3) a abordagem sinestésica do tato com os outros sentidos – de maneira a demonstrar 

suas dificuldades de abordagem e possibilidades de análise, sem necessariamente 

buscar soluções para esses problemas. Dessa forma, o artigo é dividido em duas partes: 

a primeira, em que introduzo o problema e algumas dificuldades próprias a ele, e uma 

segunda, em que a posição dos comentadores é debatida e as possibilidades de análise, 

dentro do que foi trabalhado por eles. Não há pretensão de, neste artigo, resolver o 

problema tão pouco discutido. Seu intuito é apenas de expor a relevância da tópica, 

apresentar a posição dos principais comentadores e de cogitar possibilidades de acesso 

à questão.   

 

O tato da Terra e os astros 

O roteiro que leva ao problema da percepção da Terra é simples: na Enéada IV. 

4 [28]. 26 é descrita a maneira como os astros tomam conhecimento, através da 

unidade do cosmo, das preces feitas a eles e como os magos conseguem impelir certas 

ações a partir desta mesma unidade, aproveitando-se da “simpatia universal”.4 A partir 

dessa discussão, é posta a pergunta: deveria a Terra possuir sensações? A resposta é 

positiva, já que, como foi discutido anteriormente no texto, os astros são capazes de 

ouvir (ἀκούειν) e ver (ὁρᾶν) (IV. 4 [28]. 25, 13-14), mas somente à Terra é concedido 

(δώσομεν) o sentido do tato (ἁφή), ou mais precisamente, é concedido a ela a 

percepção tátil de grandes objetos: 

Conhecimentos de preces vêm a ser como que por coligação e por 

certa condição de elementos combinados, e os atos de criar são assim; 

 

3 Para os comentários e notas das edições das Enéadas, olhar a segunda sessão e a nota 9 deste artigo.   
4 Sobre a simpatia universal e sua relação com a magia, ver Emilsson (2015) e Pinheiro (2022).  



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025103, 2025. 

 

3 

 

também nas artes dos magos tudo é para o conectado; e isso é por 

potências que seguem de modo simpatético. E se é isso, por que não 

concederemos que a terra sinta? Mas quais sensações? Ou por que 

não, primeiramente, o tato, das partes pelas partes, em que a sensação 

é transmitida à parte regente da alma e para o todo, como o do fogo 

e dos outros elementos? E mesmo que o corpo seja de movimento 

difícil, certamente não é imóvel. Mas as sensações não serão de 

pequenas coisas, mas de grandes.5 (En., IV. 4 [28]. 26, 1-10). 

 

Como se pode ver, após as perguntas sobre a sensação da Terra e os tipos de 

sensação que ela deve possuir, o primeiro sentido concedido é o tato. Alguns pontos 

servem aqui de qualificação para o motivo de a Terra possuir sensações e, como foi 

dito, o tipo de sensações táteis que ela possui. O primeiro é a relação movimento-

percepção, que parece ser indicado como fundamental no texto – como veremos mais 

tarde, ponto de foco dos comentadores. O segundo é a especificidade do tato da Terra. 

Como um ser vivo de tamanho considerável, sua percepção só pode ser de grandes 

objetos. Há também a relação, não tão clara, entre a Terra e os astros, que, apesar de 

ocuparem o mesmo nível ontológico nas Enéadas, recebem sensações distintas. Os 

astros possuem apenas a visão e a audição, enquanto a Terra tem os cinco sentidos (cf. 

En., IV. 4 [28]. 26).   

A associação da Terra e os planetas é algo comum nas Enéadas. Mas devemos 

ter em mente que a Terra não é exatamente um planeta para o pensamento antigo, 

mas o mundo enquanto tal – e enquanto mundo, nas Enéadas, associada a Héstia e a 

Deméter (IV. 4 [28]. 27, 16-17; 30, 19-20).6 Mesmo assim, a maneira como Plotino trata 

da Terra é semelhante à descrição dos astros. Ela partilha do mesmo estatuto 

ontológico – senão mais elevado –, com ela sendo considerada o primeiro ser a receber 

 

5 Todas as traduções das Enéadas usadas neste artigo são de Maia (Plotino, 2022). 
6 Esse tipo de associação da Terra com divindades – e mesmo como um ser vivo – não é uma 

característica individual do corpus plotiniano. Outros autores inseridos na mesma tradição fazem o 

mesmo. Para uma discussão sobre a Terra como um ser vivo divino na antiguidade ver Steel (2009). 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025103, 2025. 

 

4 

 

uma alma individual. Essa definição ocorre, inclusive, dentro e em uma comparação 

com os astros.  

Alguém perguntaria primeiro se há alma na terra, se é da esfera do 

todo, a única que Platão parece primeiramente dotar de alma, tal que 

um raio de luz na terra, ou ao dizer novamente que ela é a primeira 

e a mais antiga dentre os deuses no céu, dá a ela alma tal como 

também aos astros; […] se são vistos muitos viventes que vêm a ser 

desde a terra, por que não diria ser ela mesma um vivente? E sendo 

tamanho vivente e não pequena moira do todo, por que não 

afirmaria que ela tem inteligência e que assim é um deus? E se 

também é cada um dos astros, por que não será vivente a terra, sendo 

parte do todo vivente? (En., IV. 4 [28]. 22, 5-20). 

 

No trecho, a Terra é, portanto, assim como dito no Timeu (40c), um dos deuses 

primordiais e um ζῷον, possuidor de νοῦς. Portanto, uma das divindades mais 

importantes possuidora de um corpo em conjunto com o Sol e a Lua. Por que então, 

diferentemente dos outros astros, ela possuiria um sentido menos elevado, como o 

tato? A pergunta se torna mais relevante quando analisamos no prelúdio a revelação 

de que a Terra possui sensações, pois é em comparação com os astros que a semente 

da discussão é plantada no texto.  

Mas quanto ao sentir, como é? Como também os astros? Pois não é 

nem de carnes o sentir, nem de modo geral deve-se dar corpo à alma, 

para que ela sinta, mas deve ser dada alma ao corpo, para que o corpo 

seja e se salve; para a alma que tem capacidade de julgar, tem início, 

ao olhar para o corpo, fazer o julgamento das impressões dele. Mas 

quais são as impressões da terra, e seus julgamentos? Uma vez que as 

plantas, enquanto da terra, não sentem. (En., IV. 4 [28]. 22, 27-33).   

 

A discussão da sensação de Terra precisaria então passar pela discussão sobre a 

sensação dos astros. Por não terem corpos semelhantes aos nossos (“não tem carnes o 

sentir”), a explicação se complexifica, pois isso parece indicar que o tipo de sensação 

produzida nesses seres é diferente da humana, mesmo possuindo os mesmos sentidos. 

O próprio tema da αἴσθησις dos astros é bastante comentado (como em IV. 3 [27]. 24 

- 4 [28]. 17; 22; 25; 30; 41; 42). Com isso em mente, outro caminho para o debate 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025103, 2025. 

 

5 

 

poderia ser morfológico e sensorial a respeito da diversidade dos órgãos dos sentidos 

entre os ζῷα, mais especificamente, quanto aos ζῷα que possuem órgãos diferentes dos 

humanos. Nesse sentido, usar as conclusões de Plotino sobre a sensação dos astros é 

relevante. Porém, não sem suas dificuldades, já que de alguma maneira, a percepção-

sensível dos astros é negada em uma discussão posterior:  

O sol, ou outro astro, não ouve. E vem a ser o que é segundo a prece, 

porque uma parte veio a ser simpática com outra, como em única 

corda estendida: pois tendo sido movida embaixo, em cima também 

tem movimento. E frequentemente uma tendo sido movida, outra 

tem tal que a sensação segundo a sinfonia e por estar harmonizada 

por uma só harmonia.7 (En., IV. 4 [28]. 41, 1-6). 

 

É significativo que a negação da audição e da visão dos astros seja novamente 

em uma discussão mágica. Mas a mesma conclusão deve ser aplicada à Terra? Para 

Caluori (2015), sim – como veremos na próxima sessão. Porém, aplicar essa conclusão 

carrega suas próprias dificuldades, já que não é afirmado no texto que a Terra não 

possui sensações. Assumir que tudo o que é dito sobre os astros deve ser também 

transplantado para a Terra seria afirmar implicitamente que o texto não pode ser 

dissonante consigo mesmo. Além disso, o próprio texto abre possibilidade para 

abordar a Terra como um ser semelhante, mas não igual aos astros. Dessa forma, 

podemos questionar até que ponto a Terra e os astros são semelhantes, e em que 

medida as conclusões tiradas sobre um desses seres podem ser aplicadas ao outro.  

 

Problemas e possibilidades de pesquisa 

Como foi dito, são breves os comentários sobre a sensação da Terra, não havendo 

trabalhos abordando especificamente o problema. Kalligas faz menção à descrição do 

 

7 A mesma negação aparece mais vezes, como em En., IV. 4 [28]. 42, 1-3; 23-25. 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025103, 2025. 

 

6 

 

tato como um elemento terroso por excelência e da diferença de percepção entre a Terra 

e os Astros em um pequeno parágrafo de seu comentário às Enéadas:  

26.5–12. Εἰ δὲ τοῦτο . . . μὴ λανθάνειν: P.[lotino] seems here willing 

to ascribe to the earth something over and above mere participation 

in cosmic “awareness” (sunaisthēsis), as is the case with the stars (see 

above, 24.21–23): it somehow senses what takes place on it – 

provided that such occurrences are of sufficient size. Although this 

retreat can perhaps be explained by the prevalence of popular beliefs 

concerning “mother” earth’s ability for sense-perception, or other 

relevant Stoic theories (cf. Theiler 1930, 73), it also ties in well with 

the view expressed in Galen PHP [Sobre as doutrinas de Hipócrates 

e Platão] VII, 5.42–44, 462.3–9, according to which touch is the 

“earthliest” (geōdesteron) of the senses. P.[lotino] also accepts that, 

notwithstanding its cumbersomeness (cf. above, my comment on 

22.26), the earth cannot be utterly immobile, because it has to react 

to the movements and influences of other heavenly bodies. Cf. 

Pl[atão]. Ti[meu]. 40b8; and CH [Corpus Hermeticum] XII 17, 

181.3–8. (Kalligas, 2023, p. 102).  

 

Como se vê, ele indica uma relação entre a passagem e o pensamento estoico 

(já apontado por Theiler como sendo de Posidônio), e a possível relação descrita por 

Galeno do tato como um sentido “terroso” (γεωδεστέρω).8 Porém, sem desenvolver o 

problema profundamente. O outro ponto marcado por ele é a diferença significativa 

entre a forma de percepção da Terra e dos astros que habitam o circuito celeste. Este 

segundo tópico parece ser o mais dissonante entre os comentadores, por isso acho que 

podemos começar a olhar o problema através dele. Por exemplo, na edição Harder-

Theiler, não há diferença. Em sua interpretação, a percepção da Terra ocorre através da 

simpatia, assim como a dos outros astros (cf. Plotin, 1962, p. 524). Já para Caluori 

(2015, p. 128), nenhuma alma divina pode ser perturbada pelo que ocorre no mundo 

sensível, por estarem imersas na contemplação. No que tange à tópica da sensação da 

 

8 Entretanto, não faz menção ao fragmento DK B 109 de Empédocles, retirado do Sobre as Doutrinas da 

Hipócrates e Platão, de Galeno (encontrado também no De Anima, 404b10-15), nem a duas passagens 

do De Anima (423a11-17 e 425a8) em que o tato é associado ao elemento terra. Essa relação parece ser 

frutífera para abordar o problema, porém não trabalharei essa questão no presente artigo. 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025103, 2025. 

 

7 

 

Terra, é comparando-a com os demais astros que Caluori explica, na sua interpretação, 

as razões para que ela não tenha percepção sensível: 

Firstly, see Ennead IV 4, 22: “But how does the soul of the earth 

perceive? For how do also the stars perceive?” (Enn. IV 4, 22, 27f). 

Secondly, at the beginning of chapter 24, Plotinus is still concerned 

with the question of whether the soul of the earth perceives or not. 

Starting with this question he explicitly generalises it to include all 

visible gods: “But if this is so, our investigation should not be 

confined to the earth, but must be about all the stars and most of all 

about the whole heaven and the world” (Enn. IV 4, 24, 12–14). 

Thirdly, in his discussion of whether the stars hear our prayers and 

need memory to remember them and to act later according to the 

prayers, Plotinus also resumes his discussion of the earth and, in 

chapter 30, discusses the soul of the earth (called Demeter and 

Hestia) in the context of the discussion of the souls of the stars. 

(Caluori, 2015, p. 132). 

 

A defesa de Caluori se baseia na relação que o texto das Enéadas cria entre a 

Terra e os astros, sem levar em conta as diferenças marcadas no próprio texto, como, 

por exemplo, o fato de que é dito que a Terra precisa do olfato para a reposição de 

líquidos para nutrir os seres que dependem dela (IV. 4 [28]. 26, 17-20). Como, também, 

que nessa conjuntura é significativo que sentidos, como o tato, sejam reservados a ela, 

e que os demais astros – que ouvem (ἀκούειν) e veem (ὁρᾶν), mas apenas 

acidentalmente (κατὰ συμβεβηκὸς) (IV. 4 [28]. 25, 13-14.) – não o possuam, mesmo 

que a sensação lhes seja negada posteriormente no texto. O curioso é que Caluori, 

mesmo abordando o tema da percepção sensível da Terra, não cita a passagem em que 

os sentidos dela são trabalhados nas Enéadas (cf. Caluori, 2015, p. 125-8; 132-3). A 

interpretação de Caluori não aborda a Terra em sua especificidade no texto plotiniano, 

mesmo que, ao final, ele chegue à mesma conclusão.  

Note-se que essa atribuição anímica que aparece no trecho é importante nesse 

contexto, pois, como apontou Kalligas, ela é necessária à relação movimento-

percepção (noção clássica de que a presença da alma, que produz o movimento, 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025103, 2025. 

 

8 

 

causaria por consequência, a percepção), ponto salientado pelos demais 

comentadores.9 A relação movimento-percepção e a percepção através da simpatia, ao 

mesmo tempo que são questões comuns à Antiguidade e também à αἴσθησις 

plotiniana, não explicam sozinhas a concessão do tato à Terra. O foco que os 

comentadores dão à relação do movimento com a sensibilidade pode indicar, também, 

certos sintomas da dificuldade que é abordar não apenas os sentidos, mas as questões 

do mundo sensível, nas Enéadas: 

As so often happens when Plotinus is discussing aspects of the 

sensible world, we find that the evidence is incomplete as well as 

scattered, and that the coverage of the subject is uneven. Thus we 

find that Plotinus has very little to say about smell, taste and touch, 

and not a great deal about hearing. There is a short but detailed 

 

9 Bouillet, em sua tradução das Enéadas (1859, p. 370, n. 4) afirma: “Creuzer remarque judicieusement 

que les mots οὐχ ἀχίνητον, non immobile, signiflent ici sensible, et non pas mobile, comme le 

prétendaient Philolaüs et les Pythagoriciens: την γῆν οὐχ ἀχίνητον εἶναι (Plutarque, De Placitis 

philosophorum, III, 13).”. Jesús Igal, em nota à sua tradução (1985, p. 413, n. 131), tampouco esclarece 

alguma coisa, embora, ao remeter a uma nota anterior (p. 407, n. 107) em IV. 4 [28]. 22, 15-35, comente 

sobre a relação percepção-movimento, onde há uma defesa da relação percepção-movimento na Terra 

e nos astros. Bréhier (Plotin, 1993, n. 1) sustenta que: “II est déjà indiqué au chapitre xxn, 1. a6 sq. que 

l'immobilité de la terre n'est qu'une immobilité locale.”. Brisson e Pradeau, nas notas explicativas à 

tradução (2009), oferecem três observações sobre a passagem: a primeira (p. 258, n. 245), indicando de 

maneira simplificada a razão de ser necessário conceder sensações à Terra. “Puisque les deux conditions 

énoncées plus haut se trouvent remplies : la sensation ne peut se faire sans organe (chap. 23) et elle 

s'explique par le besoin dans lequel nous sommes (chap. 24. 1-12), il faut accorder la sensation à la terre 

(chap. 26, 5-fin).”. A segunda (p. 258, n. 246), em que ele indica a apropriação da terminologia técnica 

estoica de hegemonikon por Plotino. “Plotin se réapproprie une idée des stoïciens en prenant soin 

d'éviter leur vocabulaire technique, car Plotin parle de hêgoúmenon non et les stoïciens, 

d’hegemonikôn.”. E, por fim, a terceira (p. 258, n. 247), em que ele disserta sobre o movimento lento 

da Terra como um dificultador para a percepção sensível, que provém do Timeu, 55d-e. “Il s'agit de la 

terre, qualifiée dans le Timée (55d-e) de corps duskínêton. Comme la connaissance sensible résulte dans 

un premier temps de la transmission d'un mouvement, le fait d'être difficile à mouvoir constitue un 

handicap pour la terre en ce qui concerne la sensation.” Além destes, Dillon & Blumenthal, em seu 

comentário às Enéadas (Plotinus, 2015, p. 403-5), não fazem propriamente uma observação técnica 

dentro da obra de Plotino, mas aproximam a ideia, diacronicamente, da Teoria de Gaia (1974), de 

James Lovelock, insistindo que o tipo de sensação e consciência que é conferida à Terra na Enéada 

poderia, de algum modo, antecipar o modelo de Lovelock da Terra entendida como um ser vivo. Mais 

adiante, porém, eles abordam genuinamente o texto plotiniano, observando o movimento da Terra 

como um indício de que ela possui alma e o uso da terminologia estoica com o termo hêgoumenon, 

como também sua percepção de grandes coisas. 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025103, 2025. 

 

9 

 

treatment of the question why large objects appear small at a 

distance (II.8), a thorough discussion of the questions involved in 

the possible role of a medium between the percipient subject and 

the object of sensation (IV.5), but nothing on, for example, the 

composition of the sense organs. Without wishing to deny that 

Plotinus had any interest in explaining the phenomena of the 

sensible world, we may perhaps keep in mind the possibility that the 

subjects he picks for discussion are at least to some extent those 

which will contribute to the study of the intelligible world and the 

relation of the constituents of the sensible world with higher reality. 

(Blumenthal, 1971, p. 68-9).     

 

Apesar de, como indica Blumenthal, os sentidos serem temas efetivamente 

tratados nas Enéadas, eles aparecem de maneira escassa e, quando entram em cena, a 

ênfase vai para a visão, e em outros momentos para a audição, por estes serem sentidos 

que se aproximam da contemplação (θεωρία).10 Mesmo quando trabalhados de 

alguma forma, diferentemente de autores como Aristóteles, em que há uma descrição 

clara das partes do sistema cognitivo – ou seja, uma separação entre a descrição 

mecânica dos órgãos sensoriais e o que é de fato percebido –, as Enéadas não abordam 

o tema dessa maneira. Por consequência, os comentadores dão mais atenção à 

percepção em detrimento da sensação. Alguns artigos foram publicados sobre os 

sentidos como a visão e a audição,11 mas a maioria não lida com o tema diretamente. 

Na abordagem que tem sido discutida nas últimas décadas, a αἴσθησις é considerada 

como percepção e como um tipo de conhecimento antagônico à θεωρία12, o que 

mostra a reduzida bibliografia disponível.  

 

10 Um bom exemplo está em I. 6 [1]. 3, em que a audição, assim como a visão, tem mais facilidade de 

reconhecer as coisas belas. A mesma atenção à visão e à audição é concedida em IV. 5 [29], sendo esses 

os únicos dois sentidos sendo diretamente trabalhados. Em IV 6 [41], 1, sentidos como o paladar, olfato 

e o tato são deixados de lado na discussão com a promessa de que os resultados da observação da visão 

podem ser aplicados a eles.   
11 Por exemplo, Ferwerda (1982) e Gurtler (2018). 
12 Oliveira (2020) apresenta um ótimo artigo indicando o problema da percepção-sensível no corpus 

plotiniano, suas teorias e dificuldades. Em seu artigo, ela define duas vertentes de interpretação da 

percepção-sensível em Plotino. A primeira, chamada realista, e a segunda, representacionista. A 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025103, 2025. 

 

10 

 

Quando buscamos descrições sobre o tato ou teorias sobre ele, pouco pode ser 

dito de maneira concreta nas Enéadas, como indica o levantamento lexical feito por 

mim.13 A maior parte dos usos é metafórica ou está em uma descrição pouco 

explicativa. Nessa perspectiva, uma maneira de abordar o problema seria, por exemplo, 

identificar as conclusões tiradas sobre a visão e da audição e aplicá-las ao tato. Porém, 

mesmo com essa possibilidade, é importante ter em mente que, nas Enéadas, cada 

sentido possui sua peculiaridade. Por exemplo, em certo momento, há a tentativa de 

se entender a visão como uma espécie de tato (IV. 5 [29]. 4, 17-28), posição que é 

deixada de lado prontamente por Plotino, como indica Kalligas: 

Consequently, in that manner, sight becomes a kind of touch, 

inasmuch as the sensory organ itself is extended until it comes into 

direct contact with its object. P.[lotino] identifies two possible 

reasons that would lead one to put forward such a claim: either (i) 

because there is a need to cover the distance separating the two; or 

(ii) because some other body is interposed and obstructs 

transmission. In case (ii), the removal of the interposed body would 

immediately restore sight, without the need for anything else. In case 

 

primeira defende que as coisas existem no mundo de fato, mesmo sem a percepção, enquanto a segunda 

considera que a percepção só acessa uma representação das coisas sensíveis (Oliveira, 2020, p. 464). Para 

uma discussão mais completa da αἴσθησις em Plotino, ver Clark (1942); Blumenthal (1971; 1976); 

Morel (2002); Bonazzi (2005); Emilsson (1996; 2008); Magrin (2010); Chiaradonna (2012).  
13 Os lemmata principais usados nas Enéadas que se relacionam diretamente com o tato são: ἅπτω (pôr 

uma coisa em contato com outra), que aparece nove vezes (II. 4 [12]. 14, 23; 9 [33]. 6, 7; III. 6 [26]. 15, 5; 

III. 9 [13]. 2, 7; IV. 4 [28]. 13, 10; 5 [29]. 4, 23; V. 1 [10]. 8, 14; VI. 7 [38]. 1, 5.); ἁφή (tato; ação de tocar), 

20 vezes (II. 1 [40]. 6, 9; 4 [12]. 12, 30; 31; 8 [35]. 1, 22; IV. 3 [27]. 19, 17; 19; 4 [28]. 23, 36; 26, 6; 5 [29]. 

1, 14; 2, 55; 4, 14; 23; 42; 7 [2]. 8, 35; VI. 1 [42]. 12, 5; 3 [44]. 17, 5; 18, 17; 7 [38]. 12, 28; 9 [9]. 11, 24.); 

ἐκτείνω (estender as mãos para pegar algo), 20 vezes (II. 4 [12]. 7, 12; 7 [37]. 1, 21; 54; 2, 17; 8 [35]. 2, 14; 

III. 6 [26]. 17, 11; IV. 3 [27]. 9, 40; 44; 15, 4; V. 1 [10]. 6, 10; 2 [11]. 2, 27; 8 [31]. 1, 26; VI. 4 [22]. 2, 30; 

13, 2; 4; 5; 15; 17; 5 [23]. 10, 46; 6 [34]. 1, 5; 17, 27; 7 [38]. 1, 55; 35, 36.); θιγγάνω (tocar em algo ou 

alguém), quatro vezes (IV. 7 [2]. 8, 13; V. 3 [49]. 10, 43; VI. 9 [9]. 4, 27; 7, 4.); κολλάω (colar, unir uma 

coisa à outra), três vezes (II. 1 [40]. 6, 31; 35; III. 6 [26]. 14, 23.); νύσσω (no grego pós-helênico, tocar 

gentilmente), também 3 vezes (IV. 5 [29]. 1, 18; VI. 6 [34]. 12, 5; 6.). Enquanto, os secundários, que têm 

alguma relação com o ato de tocar, como a de adjetivar o objeto tocado são: ἁρμογή (toque entre rochas), 

uma vez (III. 6 [26]. 2, 11); μαλακός (agradável ao toque; macio; suave), três vezes (II. 4 [12]. 12, 32; IV. 7 

[2]. 4, 23; 8, 36.); σκληρός (duro; seco; áspero), três vezes (II. 4 [12]. 12, 32; 9 [33]. 18, 26; IV. 7 [2]. 23.); 

σκληρότης (dureza; rigidez), uma única vez (II. 1 [40]. 6, 50.). A análise foi feita usando a base de dados 

TLG. 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025103, 2025. 

 

11 

 

(i), we need to assume, again, that the visible object is completely 

inert, that is, that nothing radiates from it to its environment. Yet 

this contradicts the observation that even touch has the ability, in 

certain cases, to receive stimuli from afar, such as, for example, the 

thermal radiation from a fire, which is much more potent and faster 

than heat transmission through the air. (Kalligas, 2023, p. 140).  

 

A necessidade de diferenciar os sentidos causa dificuldade para essa saída, 

principalmente, por Plotino evitar mesclar os sentidos em seu discurso. Por outro lado, 

abordar a especificidade do tato, que não é recorrente no texto, a partir de sentidos que 

possuem as suas próprias singularidades não seria, em princípio, uma boa estratégia. 

Dessa forma, o estudo da tópica pela ótica de uma abordagem “sinestésica” (permutando 

a percepção entre dois ou mais sentidos) se torna de mais difícil execução.  

 

Conclusão 

A análise desenvolvida no artigo indica como a abordagem dos comentadores 

pode ser frequentemente enviesada pela tentativa de harmonização entre os diferentes 

trechos das Enéadas, sem dar a devida atenção à especificidade da Terra no corpus 

plotiniano. A noção de uma univocidade ou de que a doutrina plotiniana não pode 

ser conflitante consigo mesma conduz a esse tipo de leitura dos comentadores. Talvez 

o melhor exemplo nesse caso seja a leitura de Caluori – também por ser o texto mais 

completo sobre o assunto até o presente momento. A analogia entre a Terra e os astros, 

se vista dessa maneira, funciona muito bem para negar-lhe a percepção sensível, como 

é muito bem argumentado por ele. Mas, por seguir essa abordagem, ele ignora 

passagens em que a descrição da Terra diverge da condição dos astros. É claro que essa 

é uma questão puramente metodológica, mas isso não quer dizer que não possa ser 

contestada. Ao mesmo tempo, há pouco para se embasar para debater o tema, e o 

mesmo problema de falta de bibliografia demonstrado aqui se aplica a sua pesquisa. 

Ainda assim, caminhos de investigação são possíveis de serem explorados, como a 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025103, 2025. 

 

12 

 

comparação da descrição dos sentidos dos astros, não com um propósito de 

uniformização, mas de realçar suas diferenças. Desse modo, a abordagem seria a de 

apontar indiretamente para as características sensíveis da Terra através da negação do 

que ela não é. Outros autores que tentam de alguma maneira trabalhar o problema 

sofrem da mesma forma.  

Como foi dito, as dificuldades de tratamento do problema se devem, em parte, 

à natureza esparsa e com que os sentidos são abordados nas Enéadas. Mesmo com o 

privilégio concedido à visão e à audição por sua associação com a contemplação, a 

discussão acaba relegando seu aspecto mecânico (do funcionamento dos órgãos 

sensoriais) a um papel secundário. Esse aspecto é repercutido pela maneira como os 

comentadores abordam a percepção-sensível, o que torna mais difícil tratar de 

sentidos como o tato, que aparecem com pouca frequência, como demonstrado pelo 

levantamento lexical. A menção de Kalligas à relação entre o tato e a “terrosidade” do 

sentido, por exemplo, ainda que relevante, permanece superficial diante da 

complexidade do tema, ainda que sirva de pista para um possível desenvolvimento da 

questão futuramente. O próprio exame de noções como sympatheia do cosmo, e a 

articulação entre movimento e percepção são também maneiras de lidar com a 

problemática. O mesmo pode ser dito sobre a via sinestésica que, embora promissora, 

esbarra na rigidez com que os sentidos são trabalhados e diferenciados nas Enéadas, o 

que limita a eficácia de analogias cruzadas entre eles. 

Não houve pretensão de resolver todos esses pontos abertos na discussão, mas 

apenas demonstrar as possibilidades e os limites encontrados com cada uma delas no 

que tange a tópica da Terra tátil. Mesmo que o tema tenha sido pouco trabalhado, é a 

partir das abordagens dos comentadores que essas possibilidades se apresentam. Os 

aspectos do mundo sensível nos estudos plotinianos – e neoplatônicos no geral – têm 

recebido mais atenção nos últimos anos. Por isso acredito que o tema da sensibilidade 



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025103, 2025. 

 

13 

 

de seres não humanos (no caso, a Terra) seja apenas uma das pesquisas possíveis a 

nascerem desse movimento.   

 

Referências bibliográficas 

 

Bibliografia primária 

ARISTÓTELES. De Anima. Apresentação, tradução e notas de Maria Cecília Gomes 

dos Reis. São Paulo: Editora 34, 2012. 

DIELS, H.; KRANZ, W. Die Fragmente Der Vorsokratiker. Band 1-3. Berlin: August 

Raahe, 1959-1960. 

PLATÃO. Timeu-Crítias. Tradução do grego, introdução e notas Rodolfo Lopes. 

Coimbra: Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos, 2011. 

PLOTIN. Ennéades IV. Texte établi et traduit par Émile Bréhier. 1re édition 1927. Paris: 

Les Belles Lettres, 1993. 

______. Les Ennéades de Plotin. Traduit par M. Bouillet. Paris: Hachette, 1859. t. 2. 

______. Plotins Schriften. Band II, Die Schriften 22-29 der chronologischen 

Reihenfolge. Übersetzt von Richard Harder. Neubearbeitung mit 

griechischem Lesetext und Anmerkungen fortgeführt von Rudolf Beutler und 

Willy Theiler. Hamburg: Felix Meiner, 1962. 

______. Traités 27-29. Traduction sous la direction de Luc Brisson et Jean-François 

Pradeau. Paris: GF-Flammarion, 2009. 

PLOTINO. Enéada IV. Introdução, tradução e notas de Juvino A. Maia. João Pessoa: 

Idea, 2022. 

______. Enéadas III-IV. Introducción, traducción y notas de Jesús Igal. Madrid: 

Editorial Gredos, 1985. 

PLOTINUS. Ennead IV.3-IV.4.29: problems concerning the soul? Translation with an 

Introduction and Commentary John M. Dillon and H. J. Blumenthal. Las 

Vegas: Parmenides Publishing, 2015.  

______. Opera. Ed. P. Henry and H.-R. Schwyzer. Plotiniana Arabica. Trans. G. Lewis. 

Paris: Desclée de Brouwer. 1959. t. 2: Enneades 4-5. 

 

Bibliografia secundária 

BLUMENTHAL, H. J. Plotinus’ Adaptation of Aristotle’s Psychology: Sensation, 

Imagination and Memory. In: HARRIS, B. R. (ed.). The Significance of 

Neoplatonism. Norfolk: Old Dominion University Foundation, 1976. p. 41-58. 

______. Plotinus’ Psychology: His Doctrines about the Embodied Soul. The Hague: 

Martinus Nijhoff, 1971.  



Thaûma, v. 1, n. 1, e2025103, 2025. 

 

14 

 

BONAZZI, M. Plotino, Il Teeteto, gli Stoici. Alcune osservazzioni intorno alla 

percezione e alla conoscenza. In: CHIARADONNA, R. (ed.). Studi sull’anima 

in Plotino. Napoli: Bibliopolis, 2005. 

CALUORI, D. Plotinus On The Soul. Cambridge: Cambridge University Press, 2015. 

CHIARADONNA, R. Plotinus’ Account of the Cognitive Powers of the Soul: Sense 

Perception and Discursive Thought. Topoi, v. 3, p. 191-207, 2012. 

CLARK, G. Plotinus’ Theory of Sensation. The Philosophical Review, v. 51, n. 4, p. 357-

382, 1942. 

EMILSSON, E. K. Cognition and this object. In: GERSON, L. P. The Cambridge 

Companion to Plotinus. Cambridge: Cambridge University Press, 1996. p. 217-

249. 

______. Plotinus on Sense-Perception: A Philosophical Study. 1ª ed. 1988. New York: 

Cambridge University Press, 2008. 

______. Plotinus on Sympatheia. In: SCHLIESSER, Eric (ed.). Sympathy: A History.  

Oxford: Oxford University Press, 2015. p. 36-60. 

FERWERDA, R. Plotinus on Sounds: An Interpretation of Plotinus’ Enneads V, 5,519-

27. Dionysius, v. 6, p. 43-57, 1982. 

GURTLER, G. M. Plotinus on Light and Vision. The International Journal of the Platonic 

Tradition, v. 12, p. 151-62, 2018. 

KALLIGAS, P. The Enneads of Plotinus: a commentary by Paul Kalligas. Translated by 

Nickolaos Koutras. Princeton: Princeton University Press, 2023. v. 2. 

MAGRIN, S. Sensation and Scepticism in Plotinus. Oxford Studies in Ancient 

Philosophy, v. 39, p. 249-97, 2010. 

MOREL, P.-M. La sensation, messagère de l’âme. Plotin, V, 3 [49], 3. In: DIXSAUT, 

M. (dir.). La connaissance de soi: Études sur le traité 49 de Plotin. Paris: Vrin, 

2002. 

OLIVEIRA, L. Sobre a Percepção em Plotino. Kriterion, v. 146, p. 463-480, 2020. 

PINHEIRO, M. R. O Eros da Physis e o mágico primordial em Plotino. O que nos faz 

pensar?, v. 30, n. 51, p. 262-79, 2022.  

STEEL, C. The divine Earth: Proclus on Timaeus 40bc. In: CHIARADONNA, 

Riccardo; TRABATTONI, Franco (ed.). Physics and Philosophy of Nature in 

Greek Neoplatonism: Proceedings of the European Science Foundation 

Exploratory Workshop. Leiden; Brill. 2009. 


