
O problema da diferença entre o neurótico e o normal a 

partir do ensaio “Tipos psicopáticos no palco” 
 

Ana Júlia de Oliveira Gomes1 

 

Resumo 

O presente artigo parte do ensaio de Freud intitulado “Tipos psicopáticos no palco” (1905/6), 

que introduz a noção de dramas psicopatológicos, dramas estes que representam um herói 

que vem a tornar-se um neurótico ao longo de uma peça teatral. Neste ensaio, Freud apresenta 

a estranha afirmação de que a sua pré-condição de fruição é que o espectador seja um 

neurótico. Procuramos compreender essa pré-condição de fruição dos dramas 

psicopatológicos e, ainda, o que há de fantasia e de desejo no sintoma neurótico. Temos como 

problema central a questão da diferença entre o patológico e o “normal”, problema este que 

acompanhou, ainda que sem centralidade, toda a trajetória da psicanálise freudiana. O 

objetivo central deste artigo é, assim, compreender em que sentido Freud propõe que, para a 

fruição de um drama psicopatológico, o espectador deva ser um neurótico, bem como qual a 

distinção que Freud estabelece entre um neurótico e um normal.  

Palavras-chave: Freud; ficção; recepção; neurose; normal. 

 

Introdução 

 Procuramos investigar, sob a perspectiva dos escritos de Sigmund Freud, a 

criação e a recepção de obras de ficção e os afetos proporcionados pelo contato com 

elas, sobretudo na perspectiva do leitor-espectador dessas obras, partindo da ideia 

explorada por Freud, em ensaios como “Tipos psicopáticos no palco” (1905/6) e “O 

escritor e a fantasia” (1908), de que, ainda que tenhamos consciência, como 

espectadores, do aspecto “inverídico” de narrativas sabidamente ficcionais, nós, 

quando em contato com elas, participamos delas, pondo em jogo com essas histórias 

de fantasia nossos afetos que, por sua vez, são muito reais.  

 A psicanálise freudiana parece-nos um ponto de partida fecundo para 

investigar os modos como as obras de arte nos afetam e como se dão os sentimentos 

ditos estéticos, pois ela parece ir um passo além do que aquilo com que 

 
1 Bolsista de Iniciação Científica UFF/CNPq, vigência 2023/2024, sob orientação do Professor Bernardo 

Barros Coelho de Oliveira, do Departamento de Filosofia. 



 

 

 

Thaûma, v. 1, n. 1, e2025101, 2025. 

 

2 

 

tradicionalmente nos deparamos ao longo da história da filosofia sobre a origem 

desses sentimentos, onde encontramos na forma da obra de arte a sua fonte. Freud 

desenvolve, assim, sua argumentação a partir da ideia de que não apenas a forma 

artística é responsável por proporcionar sentimentos de tamanha dimensão – e, 

inclusive, não é a forma da obra de arte que ele privilegia quando pensa a origem de 

nossos sentimentos estéticos –, mas a relação do próprio espectador e, portanto, de seu 

próprio campo afetivo, com a obra de arte. 

 Isso se dá, segundo esses ensaios, por meio daquilo que Freud parece considerar 

o ponto central de sua estética referente às narrativas ficcionais: a identificação com o 

herói. O espectador “anseia por sentir, agir e dispor as coisas de acordo com seus 

desejos – em suma, por ser um herói. E o teatrólogo e o ator permitem-lhe que ele 

proceda dessa forma fazendo-o identificar-se com um herói.” (Freud, 1972b, p. 21). Ele 

não vem, entretanto, a definir o que seria essa identificação até anos depois em outra 

de suas publicações, no capítulo 7 de Psicologia das massas e análise do eu (1921), texto 

este que não é voltado aos seus estudos estéticos. Neste capítulo, contudo, ele oferece 

três significados ao conceito de identificação, e procuramos relacionar à recepção de 

obras ficcionais o terceiro, que ele nomeia como a via da infecção psíquica: “[o] 

mecanismo é o da identificação baseada no fato de poder ou querer se colocar na 

mesma situação” que outrem (id., 2020, p. 102). É a partir do querer colocar-se no lugar 

do herói, ou seja, de ser como o herói, que nos afetamos, segundo Freud, pelas 

narrativas. Parte, assim, do campo desejante do próprio espectador, em jogo com o 

campo desejante do herói ficcional, a sua disposição afetiva pela obra. 

 Tomamos como ponto de partida, assim, o ensaio “Tipos psicopáticos no palco”. 

Nesse ensaio, Freud afirma, justamente, que a função do teatro é a de “abrir fontes de 

prazer ou de fruição em nossa vida emocional” (id., 1972b, p. 321). O modo como isso 

acontece, sobretudo nos dramas que ele classifica como psicopatológicos, ou seja, 

dramas que têm como protagonista um herói que vem a ser acometido por um 



 

 

 

Thaûma, v. 1, n. 1, e2025101, 2025. 

 

3 

 

adoecimento de ordem psíquica, ou ainda, um herói que vem a tornar-se um 

neurótico, é o tema deste ensaio. Contudo, se tomamos como ponto de partida a 

identificação enquanto o desejo de ser ou estar no mesmo lugar que um herói, parece, 

inicialmente, contraintuitiva a ideia de querer estar no lugar daquele que é acometido 

por sintomas de ordem psíquica, ou seja, por aquele que sofre mentalmente. Mais 

estranha ainda é a afirmação de Freud neste ensaio de que “a pré-condição da fruição 

é que o espectador deve ser ele próprio um neurótico” (Freud, 1972b, p. 324) e que 

“Pareceria ser tarefa do dramaturgo induzir a mesma doença em nós” (ibid., p. 326).  

 O objetivo deste artigo é buscar compreender esta pré-condição de fruição dos 

dramas psicopatológicos, procurando as definições de adoecimento neurótico e 

sintoma propostas por Freud para melhor compreender o que significa dizer que o 

espectador deva ser, ele mesmo, um neurótico para afetar-se por essas obras, e ainda, o 

que há de fantasia e de desejo no sintoma neurótico e o que delimita aquilo que vai 

separar, para Freud, um neurótico de um “normal”, como ele nomeia. Sendo assim, o 

foco central deste artigo é a abertura ao problema epistemológico da diferença entre 

o patológico e o normal a partir da recepção de obras ficcionais de dramas 

psicopatológicos, problema este que pudemos observar que acompanhou, ainda que 

sem centralidade, toda a trajetória da psicanálise freudiana. 

 

A fruição estética e o prazer preliminar 

 No ensaio “Tipos psicopáticos no palco”, Freud tem como tema as tragédias no 

teatro, que ele apresenta como a representação de um herói que vive um conflito, uma 

batalha, frente “a presságios de infortúnio” (ibid., p. 322), mas que é encenada ao 

espectador de modo a provocar nele um sentimento de deleite. Ele traça a origem da 

tragédia nos ritos sacrificiais no culto aos deuses, tendo, assim, a tragédia religiosa 

como sua primeira forma, como uma rebelião “contra a regulamentação divina do 

universo, que é responsável pela existência do sofrimento” (id., loc. cit.). Ele remonta 



 

 

 

Thaûma, v. 1, n. 1, e2025101, 2025. 

 

4 

 

desde Prometeu, de Ésquilo, a promessa do teatro, que seria a de proporcionar prazer por 

meio de uma ficção que tem como tema o sofrimento – que, vale ressaltar, não seja de 

ordem física – de um herói. Isso se dá sob a condição de que ela não cause sofrimento 

em sua plateia, mas saiba compensar, por meio de satisfações – o “brinde incentivador” 

ou “prazer preliminar”, que ele vem a nomear alguns anos depois com a publicação de 

“O escritor e a fantasia”, e que nomeia aqui como “prazeres antecipados” –, a participação 

do espectador nesse sofrimento.  

 Freud, em seu ensaio “O escritor e a fantasia”, escreve que o escritor é capaz de 

transformar seus devaneios pessoais em algo aprazível para outros por meio de sua, 

como ele denomina, “ars poetica”. A ela, ele atribui duas funções: atenuar o caráter 

egoísta do devaneio “por meio de alterações e ocultamentos” (Freud, 2015, p. 338) e o 

oferecimento de um prazer puramente formal, que ele denomina de prazer preliminar. 

Assim, a ars poetica do artista seria sua capacidade de atenuar o caráter bruto de seus 

devaneios e transformá-los em algo prazeroso esteticamente. 

 Contudo, para Freud, o verdadeiro prazer da arte não é, como carrega o 

pensamento da tradição, o prazer dito estético, puramente formal. Para ele, o prazer 

formal é apenas a porta de entrada para outros prazeres, outras emoções, muito mais 

intensas, sendo elas a verdadeira fruição estética. Isso porque o prazer preliminar, o 

prazer pela forma, enfraquece a resistência do espectador, possibilitando a 

identificação com o herói da narrativa e, através dela, o experimentar certas emoções 

por meio dessa personagem. Mas não só, a resistência que o prazer preliminar 

enfraquece, que permite que o espectador jogue com a narrativa, envolva-se com ela, 

é a resistência à própria supressão dos afetos, das pulsões desejantes – o que está em 

jogo na ficção é a dimensão afetiva do leitor-espectador quando ele está em contato 

com a obra. São seus próprios desejos, muitas vezes inconscientes, que são 

mobilizados.  



 

 

 

Thaûma, v. 1, n. 1, e2025101, 2025. 

 

5 

 

 A noção de prazer preliminar ou prazer antecipado parece advir da noção de 

pré-prazer, esboçada nos Três ensaios sobre a teoria da sexualidade (1905), publicado no 

mesmo ano que “Tipos psicopáticos no palco”, onde Freud descreve o ato sexual como 

originado de um pré-prazer, por meio do estímulo e excitação das zonas erógenas, que 

desemboca em um desprazer, sob o aumento de tensão, e que, por fim, tem seu 

resultado no prazer final, ou no prazer de satisfação, como ele chama, com a conclusão 

do ato sexual e a descarga da tensão. Ele ressalta como o último prazer é o mais intenso, 

sendo o verdadeiro prazer sexual, donde podemos criar um paralelo com o prazer 

estético: o prazer puramente formal torna-se assim uma porta de entrada para diversas 

“emoções de que talvez não nos julgássemos capazes” (Freud, 2015, p. 326), podendo 

mesmo acarretar em desprazer, como é o caso em “Tipos psicopáticos no palco”, donde 

o espectador deve passar pelo sofrimento de tornar-se também um neurótico para, 

enfim, fruir do verdadeiro prazer estético. 

 

A figura paradigmática de Hamlet e Édipo Rei 

 Em “Tipos psicopáticos no palco”, Freud introduz uma nova categoria de herói 

que tem a figura de Hamlet, de Shakespeare, como seu modelo, o herói do drama que 

ele chama de psicopatológico. Se ele apresenta aqui uma gama de tragédias que têm 

como conflito a batalha contra diferentes instâncias (o drama religioso, que retrata a 

luta contra a divindade, o drama social, que apresenta a luta do herói contra a 

sociedade humana, e o drama de caráter, que atua a luta de um herói contra uma 

instituição, representada por outro poderoso personagem, por outro herói), ele 

distingue aqui o drama psicológico – onde o protagonista trava batalha entre dois 

impulsos mentais conscientes, devendo ao fim renunciar a um deles para vencê-la – do 

drama psicopatológico – onde o herói vem a desenvolver ao longo da história um 

conflito psíquico, de modo tal que a narrativa se desenvolve a partir de dois impulsos 



 

 

 

Thaûma, v. 1, n. 1, e2025101, 2025. 

 

6 

 

que travam batalha na mente do herói, um consciente e outro inconsciente, recalcado. 

É um herói que sofre não fisicamente, mas psiquicamente: um herói neurótico.  

 Este tipo de tragédia, que tem para Freud o Hamlet de Shakespeare como seu 

primeiro representante moderno,  

[t]em como tema a forma pela qual um homem que até então fora 

normal torna-se neurótico devido à natureza peculiar da tarefa com 

que se defronta, um homem, vale dizer, no qual um impulso que até 

então fora suprimido com êxito esforça-se por chegar à ação. (Freud, 

1972b, p. 325). 

 

Neste tipo de drama, o impulso reprimido do herói deve ser ocultado não apenas ao 

personagem, mas também ao espectador: o dramaturgo jamais o define ou nomeia. 

Isto é, segundo Freud, crucial para a fruição, pois leva o espectador a ter uma atenção 

desviada – ponto este que ele estabelece como a condição principal para este tipo de 

fruição –, o que reduz sua resistência a seus próprios conteúdos recalcados e a seus 

derivados. A identificação parece, assim, se dar por meio do conflito, do sintoma do 

herói, o que leva Freud àquelas estranhas afirmações de que o espectador, para se afetar 

por este tipo de narrativa, deve ser ele mesmo um neurótico, tal como seu herói. 

 Não à toa Freud escolhe o Hamlet de Shakespeare, em 1905, como paradigma 

dos dramas psicopatológicos. Em 15 de outubro 1897 escrevera uma carta à Fliess onde 

Hamlet é mencionado sob o adjetivo de “histérico”2, e novamente em A interpretação 

dos sonhos (1900) Freud nomeia-o desta forma3, relacionando-o, como fizera na 

mencionada carta a Fliess, com o Édipo Rei, de Sófocles, e afirmando que ambas as 

peças teriam a mesma estrutura, a peça de Shakespeare sendo sua versão moderna. É 

o drama de Édipo, sob a profecia do oráculo de Delfos de matar o próprio pai e casar-

 
2 “Como é que Hamlet, histérico, justifica suas palavras: ‘E assim a consciência nos torna a todos 

covardes’?” (Masson, 1986, p. 273). 
3 “Aqui traduzi em termos conscientes o que se destinava a permanecer inconsciente na mente de 

Hamlet; e se alguém estiver inclinado a chamá-lo de histérico, só posso aceitar o fato que está implícito 

pela minha interpretação.” (Freud, 1972a, p. 282). 



 

 

 

Thaûma, v. 1, n. 1, e2025101, 2025. 

 

7 

 

se com a própria mãe, que se realiza com o assassinato de Laio e seu casamento com 

Jocasta sob a ignorância de que eram seus próprios pais, que leva Freud a dar o nome 

de “complexo de Édipo” à estrutura, segundo ele, universal, de formação do desejo 

humano. Sua universalidade é afirmada logo em sua descoberta, sem muitas 

explicações, em uma mesma carta a seu amigo Fliess em que faz referência ao drama 

shakespeariano (cf. Masson, 1986, p. 273). 

 Mesmo antes de esboçar sua teoria da identificação referente à recepção de 

obras de ficção, ela já aparece germinalmente nessa carta: se todos passam pela mesma 

experiência, que configura o universal complexo, todos seriam capazes de identificar-

se com o herói, Édipo, em sua tragédia – herói este que realiza, coloca em ato, a fantasia 

do desejo amoroso pela figura parental e a eliminação da figura que toma como rival 

deste desejo – pois todos desejaram, em algum momento, ser como Édipo. Se nos 

recordarmos que Freud afirma ser esta triangulação a mesma base do Hamlet de 

Shakespeare, como afirma quando escreve nesta mesma carta a Fliess que “Passou-me 

fugazmente pela cabeça a ideia de que a mesma coisa estaria também na base do 

Hamlet” (id., loc. cit.), e quando escreve, em sua A interpretação dos sonhos, que “Outra 

das grandes criações da poesia trágica, o Hamlet de Shakespeare, tem suas raízes no 

mesmo solo que Oedipus Rex” (Freud, 1972a, p. 280), compreendemos que, para Freud, 

a identificação com a tragédia shakespeariana tem suas raízes também no complexo 

de Édipo.  

 Partindo do pressuposto da sua universalidade, compreendemos melhor a 

identificação com Hamlet que, à contrapartida de Édipo, não é capaz de colocar em 

ato seu próprio desejo, e adoece, segundo a interpretação freudiana, ao ver seu tio levar 

a cabo o seu desejo e tornar-se rei da Dinamarca. É a descoberta do assassinato de seu 

pai por seu tio, que lhe é revelada pela aparição do fantasma de seu pai na cena V do 

primeiro ato, que principia o seu adoecimento. Hamlet adoece porque não consegue 



 

 

 

Thaûma, v. 1, n. 1, e2025101, 2025. 

 

8 

 

levar a cabo o mesmo destino de Édipo, mas gostaria, e sente, por isso, uma culpa que 

o paralisa (cf. Jorge, 2022, p. 245).  

 Segundo Freud, estaria imersa em todos nós esta mesma fantasia, recalcada e 

mantida inconsciente, mas, vale lembrar, sempre viva. De fato, uma das pré-condições 

para a fruição dos dramas psicopatológicos é que “[o] impulso reprimido é um 

daqueles que são reprimidos de forma semelhante em todos nós, a repressão do qual 

é parte integrante dos fundamentos de nossa evolução pessoal. É esta repressão que é 

abalada pela situação da peça.” (Freud, 1972b, p. 325). 

 

O complexo de Édipo e o adoecimento neurótico 

 O complexo de Édipo, ainda que pilar da psicanálise freudiana, não é 

apresentado de forma sistematizada ao longo de sua obra, ainda que venha a ganhar, 

em O ego e o id (1923), a descrição de alguns modos de sua apresentação na vida 

psíquica do sujeito. A passagem pelo Édipo é o que determinará nossas propensões 

aos adoecimentos psíquicos. Freud recorda-nos disso em suas Cinco lições de psicanálise 

(1909/10), onde se refere ao complexo de Édipo como o complexo do incesto, e 

retoma, uma vez mais, a analogia entre Édipo e Hamlet (cf. Freud, 1970, p. 44). 

 Com a publicação de O ego e o id, Freud nos oferece, com sua segunda tópica, 

uma divisão do aparelho psíquico que explica melhor como o complexo de Édipo vem 

a ser o complexo nuclear de cada neurose. Em sua nova divisão topológica, Freud 

apresenta o Supereu, “portador do Ideal do Eu” (id., 2010, p. 203), como “herdeiro do 

complexo de Édipo” (id., 1976b, p. 51), representante do mundo pulsional do Isso, 

enquanto o Eu seria o representante da realidade, do mundo exterior. Sua herança no 

complexo de Édipo se dá justamente pelo lado da parte ameaçadora, proibitiva, hostil 

e punitiva da instância parental, e não de sua parte terna (id., 2010, p. 199) – ou seja, 

surge justamente daquela parte que, na passagem pelo Édipo, um dia se identificou 

com e, posteriormente, gostaria de eliminar. O Eu, por sua vez, não passa, para Freud, 



 

 

 

Thaûma, v. 1, n. 1, e2025101, 2025. 

 

9 

 

de “uma pobre criatura que deve serviços a três senhores e, consequentemente, é 

ameaçado por três perigos: o mundo externo, a libido do id e a severidade do superego” 

(Freud, 1976b, p. 72). Desse modo, “os conflitos entre o ego e o ideal […] em última 

análise refletirão o contraste entre o que é real e o que é psíquico, entre o mundo 

externo e o mundo interno” (ibid., p. 51): entre fantasia, pulsão, desejo e a imponente 

realidade, ou ainda, entre um princípio primário e um princípio secundário.  

 A base do sintoma está nas fantasias inconscientes4, no conflito entre os desejos 

do Isso, pulsional, e do Supereu, seu representante, e o Eu. O sintoma neurótico surge 

de um conflito que tenta satisfazer a libido, mas que falha parcialmente neste 

processo: é um mau acordo, que, junto ao prazer da satisfação do desejo – pois, afinal, 

“o sintoma histérico é a realização de uma fantasia inconsciente que serve ao 

cumprimento de um desejo” (Freud, 2015, p. 346) –, satisfação essa “que mal se 

reconhece como tal” (id., 1976a, p. 422), acompanhada de imenso desprazer. O 

desprazer que o sintoma acarreta é justamente porque ele consiste na realização de 

um daqueles desejos que já não condiz com os desejos atuais ou com a condição atual 

do sujeito.  

 Por isso, segundo Freud, seria “a atitude do ideal do ego, que determina a 

gravidade de uma doença neurótica” (id., 1976b, p. 66), pois é este, como parte do 

Supereu, que determina o que é aceito na atualidade do sujeito e aquilo que não o é, 

que determina o que ele inconscientemente almeja e o que contraria esse desejo – 

mesmo que a parte contrária seja um outro desejo do próprio sujeito. Pois os desejos 

da vida infantil do sujeito, que um dia reinaram, como os desejos constituintes do 

complexo de Édipo, permanecem ativos na vida inconsciente, uma vez que o 

representante pulsional do recalcado continua a existir no inconsciente, originando 

 
4 Como afirma Coutinho Jorge, “[a]s fantasias podem ser conscientes ou inconscientes, e é quando as 

conscientes se tornam inconscientes que podem se tornar patogênicas e expressar-se através de sintomas 

e ataques histéricos.” (Jorge, 2022, p. 59). 



 

 

 

Thaûma, v. 1, n. 1, e2025101, 2025. 

 

10 

 

derivados e estabelecendo ligações (cf. Freud, 1974, p. 172) – e só o faz porque continua 

ativo sem influência do consciente. Um sintoma é um “um derivado múltiplas-vezes-

distorcido” (id., 1976a, p. 421) da realização de um desejo infantil inconsciente, e os 

sintomas representam, assim, um substituto à satisfação frustrada, em uma regressão 

da libido a épocas anteriores do desenvolvimento. É assim que, “[d]e algum modo, o 

sintoma repete essa forma infantil de satisfação, deformada pela censura que surge no 

conflito, via de regra transformada em uma sensação de sofrimento e mesclada com 

elementos provenientes da causa precipitante da doença”. (Ibid., p. 427). 

 

Espectador neurótico ou neurótico potencial? 

 Mas por que, então, segundo Freud, alguém precisaria ser ou tornar-se também 

um neurótico para se afetar por uma peça como o Hamlet? Freud argumenta que 

apenas um neurótico poderia fruir prazer e não sentir aversão pelo reconhecimento 

de um impulso reprimido. É curiosa essa afirmação, considerando que, anos depois, 

definiria a identificação como o querer ou poder estar no lugar de outra pessoa, e o 

poder estar neste lugar parece-nos de grande importância no caso dos dramas 

psicopatológicos. Abre-nos a questão se o espectador necessariamente deve ser ou 

tornar-se neurótico para fruir de tragédias como Hamlet, ou se bastaria, em sua 

constituição psíquica, poder em algum momento ser acometido por sintomas 

neuróticos. Poderíamos dizer também, questionamo-nos se bastaria, para este tipo de 

fruição, ser apenas um neurótico potencial.  

 Em seu texto sobre o recalque, Freud (1974, p. 77) faz a estranha afirmação de 

que “a repressão deixa sintomas em seu rastro”. Pareceria, em uma leitura pouco atenta, 

um destino inevitável do recalque a formação de sintomas. Mas nos parece que Freud, 

com essa afirmação, indica que, pela condição sine qua non de nossa formação psíquica, 

todos nós, que passamos ao longo da vida por inúmeros recalques, tendo na própria 

passagem universal pelo complexo de Édipo a estruturação de recalques, temos uma 



 

 

 

Thaûma, v. 1, n. 1, e2025101, 2025. 

 

11 

 

pré-disponibilidade em nossa estrutura psíquica de, não encontrando melhores 

destinos para as pulsões, encontrar outros modos de satisfazê-las, outros acordos, o que 

pode implicar formarmos, em um enfraquecimento do recalque, sintomas. E no caso 

do espectador de Hamlet, como afirma Rabaté, “[o] protagonista sofre de uma aflição 

universal, porque todos nós fomos supostamente determinados, de um modo ou de 

outro, pelo apuro edipiano”5, de modo tal que, universalmente, todos trariam os 

germes de uma disposição capaz de afetar-se por uma obra como essa. 

 

O problema epistemológico da separação entre o neurótico e o normal 

 É assim que a relação entre arte e sintoma ganha especial aproximação em 

“Tipos psicopáticos no palco”. Com sugestões de que o afeto proporcionado por obras 

tais como os dramas psicopatológicos se dá pela via do sintoma, a fronteira entre as 

formações da arte e do sintoma parece, nesse ensaio, quase dissolver-se. Se pode soar 

estranho ao leigo o parentesco entre o sintoma e as artes, é importante recordar uma 

vez mais que, ainda que cause desprazer, há algo da esfera do gozo no sintoma psíquico. 

A diferença é que, se na arte encontramos a conciliação entre os princípios de prazer 

e de realidade, o neurótico encontra-se, como afirmam Laplanche e Pontalis (1990, p. 

18), detido no meio caminho dessa integração. Ademais, recordemo-nos que sua fonte 

é a mesma: a fantasia. Em “O escritor e a fantasia”, ele já colocara a fantasia e o devaneio 

– os quais, neste ensaio, ganham o mesmo significado, ainda que o conceito de fantasia 

ganhe maior amplitude ao longo de sua obra – como parentes da criação do artista e 

como também “as precursoras psíquicas imediatas dos sintomas patológicos” (Freud, 

2015, p. 332). No Rascunho N, entregue a Fliess em sua carta datada de 31 de maio de 

1897, Freud escrevera inclusive que “O mecanismo da ficção é idêntico ao das fantasias 

 
5 “The protagonist sufers from a universal afliction, because all of us have supposedly been determined, 

one way or the other, by the Oedipal predicament” (Rabaté, 2014, p. 46, tradução nossa). 



 

 

 

Thaûma, v. 1, n. 1, e2025101, 2025. 

 

12 

 

histéricas. […] Portanto, Shakespeare estava certo ao justapor ficção e loucura (fine 

frenzy).” (Masson, 1986, p. 252). 

 Partindo dessas questões, consideramos que “Tipos psicopáticos no palco” nos 

abre a um problema epistemológico acerca do que podemos nomear como “normal” 

e como patológico, ainda que ele faça essa separação terminológica ao longo de seu 

ensaio. Ele já dissera em 1900, em A interpretação dos sonhos, que “a pesquisa 

psicanalítica não encontra quaisquer distinções fundamentais, mas apenas 

quantitativas, entre a vida normal e a neurótica” (Freud, 1972a, p. 399). Parece-nos, 

assim, que a distinção entre “normal” e neurótico é uma distinção apenas de grau, e 

não de natureza. Em “Sobre as teorias sexuais infantis”, ele afirma que  

Os neuróticos são indivíduos como os outros, não há como separá-los 

nitidamente dos normais, na sua infância não é fácil distingui-los dos 

que permanecerão sadios depois. […] eles adoecem dos mesmos 

complexos com que nós, indivíduos sadios, lutamos. A única diferença 

é que os sadios conseguem dominar esses complexos sem danos graves, 

reconhecíveis na vida prática, enquanto os neuróticos obtêm a 

supressão desses complexos apenas ao preço de custosas formações 

substitutivas, ou seja, malogram na prática. (Id., 2015, p. 392-3). 

 

 Em “As cinco lições de psicanálise”, lemos que 

Seja-me lícito referir neste ponto o que de mais importante pudemos 

conseguir pelo estudo psicanalítico dos nervosos, e vem a ser que as 

neuroses não têm um conteúdo psíquico que, como privilégio deles, 

não se possa encontrar nos sãos […]. Conforme as circunstâncias de 

quantidade e da proporção entre as forças em choque, será o 

resultado da luta a saúde, a neurose ou a sublimação compensadora. 

(Id., 1970, p. 47). 

 

 Por fim, na Conferência Introdutória de número 23, intitulada “O caminho da 

formação de sintomas”, Freud afirma que 

Como esse resultado depende principalmente da quantidade da 

energia que assim é absorvida, os senhores verão facilmente que ‘ser 

doente’ é, em essência, um conceito prático. Se, contudo, assumirem 

um ponto de vista teórico e não considerarem essa questão de 

quantidade, os senhores podem muito bem dizer que todos nós 



 

 

 

Thaûma, v. 1, n. 1, e2025101, 2025. 

 

13 

 

somos doentes – isto é, neuróticos –, pois as precondições da 

formação dos sintomas também podem ser observadas em pessoas 

normais. (Freud, 1976a, p. 419).  

 

 Deparamo-nos, assim, com um problema que diz da quantidade intensiva, e 

não da natureza da formação psíquica de um sujeito, que vai vir a determinar, pelo 

olhar do outro, do psicanalista, se constitui em um indivíduo “normal” ou neurótico.  

 Há, contudo, um outro ponto que a estética freudiana em “Tipos psicopáticos 

no palco” pode auxiliar-nos nesta investigação. Mencionamos duas das três pré-

condições necessárias à fruição de um drama psicopatológico estabelecidas por Freud 

neste ensaio, a saber, que o recalque do herói, abalado pela situação na peça, deve ser 

um impulso recalcado como aqueles que são recalcados em todos nós (a exemplo de 

Hamlet e o complexo de Édipo), e que este impulso não seja reconhecido nem pelo 

herói, nem pelo espectador, provocando da parte deste uma atenção desviada e uma 

maior propensão a envolver com a peça seus afetos inconscientemente. Contudo, a 

primeira pré-condição estabelecida por Freud é de que “[o] Herói não é psicopata6, 

mas somente se torna psicopata no decorrer da ação da peça.” (Id., 1972b, p. 325). 

 Reconhecemos que há sintomas que são muito estáveis: eles são acordos que 

podem ser muito duradouros e, ao longo do tempo, confundirem-se com a 

personalidade de um indivíduo. Se vemos uma personagem que poderia dizer-se 

neurótica, mas que se apresenta dessa maneira desde o princípio, ou seja, se a ficção 

não apresenta a passagem de um estado a outro da personagem, podemos tomar esse 

comportamento como a própria característica de sua personalidade e não reconhecer, 

nele, uma configuração patológica. É a mudança de estado que faz com que sejamos 

intrigados pelo conflito – e não apenas, é essa mudança mesma que faz com que nos 

 
6 É importante notar que o termo “psicopata” aqui não ganha o seu sentido corrente no senso comum, 

mas refere-se apenas a um indivíduo neurótico/histérico. 



 

 

 

Thaûma, v. 1, n. 1, e2025101, 2025. 

 

14 

 

demos conta de que há, de fato, um conflito em questão. Freud reconhece isso em seu 

ensaio quando afirma que 

Talvez seja consequência do desprezo a essas três pré-condições que 

tantas outras personagens psicopatas sejam tão inúteis no palco 

como o são na vida real, porque a vítima de uma neurose é alguém 

de cujo conflito não podemos ter nenhuma compreensão se a 

encontramos pela primeira vez num estado plenamente 

estabelecido. (Freud, 1972b, p. 326). 

 

 Freud já afirmara, em sua A interpretação dos sonhos, que “[a]quilo que 

descrevemos como nosso ‘caráter’ acha-se baseado nos traços de memória de nossas 

impressões e, além disso, as impressões que causaram o maior efeito em nós – as de 

nossa primeira infância – são precisamente aquelas que dificilmente se tornam 

conscientes.” (Id., 1972a, p. 576). Ora, seriam justamente essas impressões de grande 

efeito, tornadas inconscientes pelo recalque, que abririam caminhos posteriormente 

na vida do sujeito para a formação de sintomas. De fato, como afirmam Laplanche e 

Pontalis (1992, p. 77), “o complexo de Édipo desempenha papel fundamental na 

estruturação da personalidade e na orientação do desejo humano”.  

 Temos, então, mais uma questão que torna nebulosa a distinção entre patologia 

e “normalidade”. Que instância delimita a diferença entre o caráter ou a personalidade 

e o adoecimento psíquico? La Planche e Pontalis, em seu Vocabulário da psicanálise 

(ibid., p. 305), evidenciam como é de uma integração no Eu dos sintomas neuróticos 

que oriunda o desconhecimento patológico dos traços de caráter de um sujeito: se os 

sintomas estão muito integrados à personalidade, ao Eu, de um indivíduo, torna-se 

difícil reconhecê-los como sintomas. Como, sem a queixa de um sofrimento de ordem 

psíquica e, sobretudo, sem a percepção de uma mudança de estado do sujeito, podemos 

separar as noções de “neurose” e “normalidade” psíquica?  

 Mas é também a partir desse problema, em contrapartida, que, ao dissolver no 

campo teórico a linha que separa o “neurótico” do “normal”, a psicanálise pode 



 

 

 

Thaûma, v. 1, n. 1, e2025101, 2025. 

 

15 

 

convidar, no campo prático, a olhar para o sofrimento psíquico sem os estigmas que 

carrega corriqueiramente em nosso senso comum. No momento em que partimos do 

princípio de que todos carregamos inconscientemente desejos que parecem estranhos 

a nós – estranhos, ao menos, ao nosso estado atual, de modo que não à toa Freud dá o 

nome à instância de onde emergem nossas pulsões de Isso (Es), em contraponto ao Eu 

(Ich) –, e que compreendemos que esse estranho Isso faz parte, junto ao Eu – e também 

ao Supereu –, daquilo que estrutura-nos enquanto sujeitos, daquilo que chamamos, 

por fim, de “eu”, parece que damos um passo contracorrente a uma postura de estarmos 

alheios frente a nossa vida afetiva e tornamos isso menos estranho. 

 

Referências bibliográficas 

FREUD, Sigmund. A interpretação dos sonhos. In: ______. Obras psicológicas completas 

de Sigmund Freud. Edição standard brasileira. Tradução sob direção-geral de 

Jaymes Salomão. Rio de Janeiro: Imago, 1972a. v. 4-5. 

______. Cinco lições de psicanálise. In: ______. Obras psicológicas completas de Sigmund 

Freud. Edição standard brasileira. Tradução sob direção-geral de Jaymes 

Salomão. Rio de Janeiro: Imago, 1970. v. 11. 

______. Conferências Introdutórias sobre Psicanálise: Conferência XXIII: Os 

caminhos da formação dos sintomas. In: Obras psicológicas completas de Sigmund 

Freud. Edição standard brasileira. Tradução sob direção-geral de Jaymes 

Salomão. Rio de Janeiro: Imago, 1976a. v. 16. 

______. Novas Conferências Introdutórias à Psicanálise: Conferência 31: A dissecção 

da personalidade psíquica. In: ______. Obras completas. Tradução de Paulo 

César de Souza. São Paulo: Cia. das Letras, 2010. v. 18. 

______. O ego e o id. In: ______. Obras psicológicas completas de Sigmund Freud. Edição 

standard brasileira. Tradução sob direção-geral de Jaymes Salomão. Rio de 

Janeiro: Imago, 1976b. v. 19. 

______. Obras completas. Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: Cia. das Letras, 

2015. v. 8. 

______. Obras psicológicas completas de Sigmund Freud. Edição standard brasileira. 

Tradução sob direção-geral de Jaymes Salomão. Rio de Janeiro: Imago, 1972b. 

v. 7. 

______. Psicologia das massas e análise do eu. Tradução de Renato Zwick. Porto Alegre: 

L&PM, 2020b. 



 

 

 

Thaûma, v. 1, n. 1, e2025101, 2025. 

 

16 

 

______. Repressão. In: ______. Obras psicológicas completas de Sigmund Freud. Edição 

standard brasileira. Tradução sob direção-geral de Jaymes Salomão. Rio de 

Janeiro: Imago, 1974. v. 14.  

JORGE, Marco Antonio Coutinho. Fundamentos da psicanálise de Freud a Lacan: A 

clínica da fantasia. 2. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2022. v. 2. 

LAPLANCHE, Jean. Vocabulário da Psicanálise: Laplanche e Pontalis. Tradução de 

Pedro Tamen. São Paulo: Martins Fontes, 1992. 

LAPLANCHE, Jean; PONTALIS, J. B. Fantasia originária, fantasias das origens, origens 

da fantasia. Tradução de Álvaro Cabral. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1990. 

MASSON, Jeffrey Moussaief. A correspondência completa de Sigmund Freud para Wilhelm 

Fliess – 1887-1904. Tradução de Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Imago, 1986. 

RABATÉ, Jean-Michel. The Cambridge introduction to literature and psychoanalysis. New 

York: Cambridge University Press, 2014. 

SHAKESPEARE, William. A tragédia de Hamlet, príncipe da Dinamarca. Tradução de 

Lawrence Flores. São Paulo: Penguin Classics Companhia das Letras, 2015. 

SÓFOCLES, Édipo Rei. Tradução de Trajano Vieira. São Paulo: Perspectiva, 2016. 


